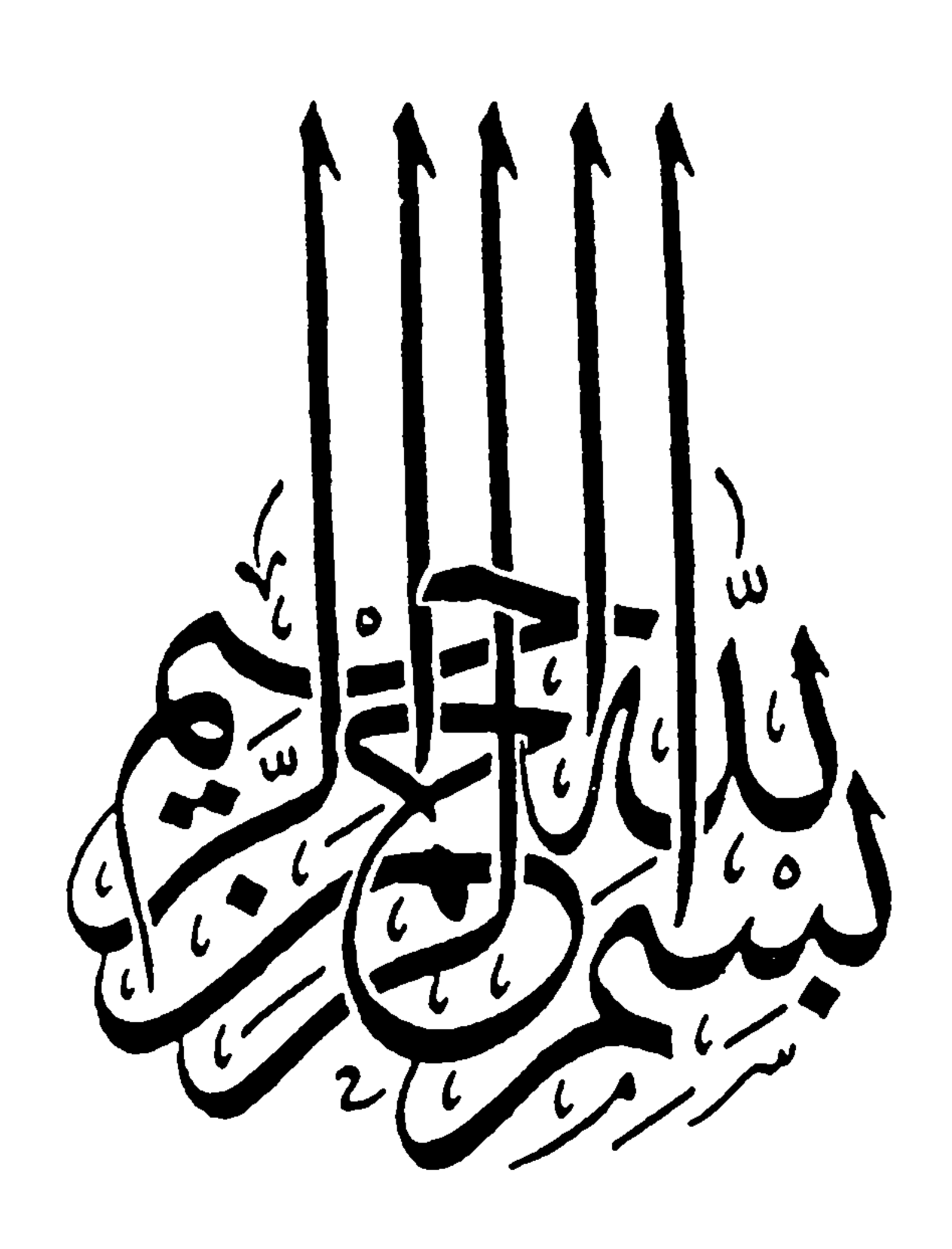
حَيْمَانِ لِمُ اللَّهِ مُعَالَىٰ اللَّهِ مُعَالَىٰ اللَّهِ مُعَالَىٰ اللَّهِ مُعَالَىٰ اللَّهِ مُعَالَىٰ اللَّه المُورِينَ اللّه وَعَالَىٰ Elle Man Contraction of the State of the Sta  مَثْرِينَ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِي الْمُرْدِدِ الْمُرْدِي الْمُرْدِدِ الْمُرْدِي الْمُرْدِدِ الْمُولِ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِي الْمُرْدِدِ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِي الْمُرْدِدِ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِدِي الْمُولِ الْمُرْدِدِ الْمُرْدِي الْمُرْدِدِي الْمُرْدِدِي الْمُرْدِدِي الْمُرْدِي الْمُرْدِدِي الْمُرْدِدِي الْمُرْدِي الْمُعِيْدِي الْمُعِي الْمُعِيْدِ الْمُعْرِدِي الْمُعْرِدِي الْمُعْرِدِي الْمُعْرِدِي الْمُعْرِدِي الْمُعْرِدُ الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعِي الْمُعِي الْمُعْرِدِي الْمُعْرِدِي الْمُعْرِدِي الْمُعْرِدُ

لفَضيلة الشَيْخ مِحَدِّبُ صِلْ العُنْيَمِينَ

حفظه الله تعالى

إعْدَادُ الفَقِيرَ إلى الله تعسَالى الفَقِيرَ إلى الله تعسَالى فهربن مَا صِربِن أَرْاهِيم السّليمان فهربن مَا صِربِن أَرْاهِيم السّليمان

دار الثريا للنشر





## ترجمة المؤلسف شيخ السلام الامام محمد بن عبدالوهاب

#### نسبه:

### \* مولــده:

وُلِد هذا العالِمُ في بلدة العيينة سنة ١١١٥ هجرية في بيت علم وشرف ودين، فأبوه عالِمُ كبير وجده سليمان عالِمُ نجد في زمانه.

#### \* نشسأته

حفظ القران قبل بلوغ عشر سنين، ودرس في الفقه حتى نال حظاً وافراً، وكان موضع الاعجاب من والده لقوة حفظه، وكان كثير المطالعة في كتب التفاسير والحديث، وجد في طلب العلم ليلاً ونهاراً فكان يحفظ المتون العلمية في شتى الفنون، ورحل في طلب العلم في ضواحي نجد وفي مكة وقرأ على علمائها، ثم رحل إلى المدينة النبوية فقرأ على علمائها ومنهم العلامة الشيخ عبدالله بن إبراهيم الشمري، كما قرأ على ابنه الفرضي الشهير إبراهيم الشمري مؤلف العذب الفائض في شرح ألفية الفرائض وعرفاه بالمحدث الشهير العذب الفائض في شرح ألفية الفرائض وعرفاه بالمحدث الشهير

محمد حياة السندي فقرأ عليه في علم الحديث ورجاله وأجازه بالأمهات، وكان الشيخ محمد بن عبدالوهاب ـ رحمه الله تعالى ـ قد وهبه الله فهما ثاقبا، وذكاء مفرطا، وأكب على المطالعة والبحث والتأليف، وكان يثبت ما يمر عليه من الفوائد أثناء القراءة والبحث وكان لا يسأم من الكتابة، وقد خط كتبا كثيرة من مؤلفات ابن تيمية وابن القيم ـ رحمهما الله ـ ولا تزال بعض المخطوطات الثمينة بقلمه السيال موجودة بالمتاحف.

ولما توفي والده أخذ يعلن جهراً بالدعوة السلفية إلى توحيد الله وانكار المنكر ويهاجم المبتدعة وغيرهم من المشركين، وقد شدّ أزره الولاة من آل سعود وقويت شوكته وذاع خبره.

### \* مؤلفاته:

له \_ رحمه الله تعالى \_ مؤلفات نافعة نذكر منها:

۱ \_ الكتاب الجليل المفيد المسمى «كتاب التوحيد».

٢ ـ كشف الشبهات.

٣ \_ الكبـائـر.

ع \_ مختصر الإنصاف والشرح الكبير.

ه \_ مختصر زاد المعاد.

تاوى ورسائل جمعت باسم مجموعة مؤلفات الإمام محمد بن
 عبدالوهاب تحت إشراف جامعة الإمام محمد بن سعود.

## \* وفاتـه:

وقد توفي رحمه الله تعالى عام ١٢٠٦هـ فرحمه الله رحمة واسعة وجزاه عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء إنه سميع مجيب والحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

بقلسم فهد بن ناصر بن إبراهيم السليان عفا الله عنه

## ترجمة الشارح فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين

\_ حفظه الله تعالى \_

#### : سبه \*

هو أبو عبدالله محمد بن صالح بن محمد بن عثيمين الوهيبي التميمي .

### الله مولده:

وُلِدَ في مدينة عنيزة في ٢٧ رمضان المبارك ١٣٤٧هـ.

### \* نشاته

قرأ القرآن الكريم على جده من جهة أمه عبدالرحمن بن سليان آل دامغ ـ رحمه الله ـ فحفظه ثم اتجه إلى طلب العلم فتعلم الخط والحساب وبعض فنون الآداب، وكان الشيخ عبدالرحمن السعدي ـ رحمه الله ـ قد أقام إثنين من طلبة العلم عنده ليُدَرِّسا الطلبة الصغار أحدهما الشيخ علي الصالحي والثاني الشيخ محمد بن عبدالعزيز المطوع ـ رحمه الله ـ قرأ عليه مختصر العقيدة الواسطية للشيخ عبدالرحمن السعدي ومنهاج السالكين في الفقه للشيخ عبدالرحمن أيضاً، والآجرومية والألفية.

وقرأ على الشيخ عبدالرحمن بن علي بن عودان في الفرائض والفقه وقرأ على الشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي الذي يُعتبر شيخه الأول حيث لازمه وقرأ عليه التوحيد والتفسير والحديث والفقه وأصول الفقه والفرائض ومصطلح الحديث والنحو والصرف.

وكانت لفضيلة الشيخ منزلة عظيمة عند شيخه ـ رحمه الله \_ فعندما انتقل والد الشيخ محمد ـ رحمه الله ـ إلى الرياض إبان أول تطوره رغب في أن ينتقل معه فضيلة ولده الشيخ حفظه الله فكتب له الشيخ عبدالرحمن السعدي ـ رحمه الله ـ (إن هذا لا يمكن نريد محمداً أن يمكث هنا حتى يستفيد).

ويقول فضيلة الشيخ \_ حفظه الله \_ «إنني تأثرت به كثيراً في طريقة التدريس وعرض العلم وتقريبه للطلبة بالأمثلة والمعاني، وكذلك أيضاً تأثرت به من ناحية الأخلاق لأن الشيخ عبدالرحمن \_ رحمه الله \_ كان على جانب كبير من الأخلاق الفاضلة وكان رحمه الله \_ على قدر كبير في العلم والعبادة، وكان يهازح الصغير ويضحك إلى الكبير وهو من أحسن من رأيت أخلاقاً».

قرأ على سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز حيث يعتبر شيخه الثاني فإبتدأ عليه قراءة صحيح البخاري وبعض رسائل شيخ الإسلام ابن تيمية وبعض الكتب الفقهية.

يقول الشيخ «تأثرت بالشيخ عبدالعزيز بن باز ـ حفظه الله ـ

من جهة العناية بالحديث وتأثرت به من جهة الأخلاق أيضاً وبسط نفسه للناس».

وفي عام ١٣٧١هـ جلس للتدريس في الجامع، ولما فتحت المعاهد العلمية في الرياض التحق بها في عام ١٣٧٢هـ يقول الشيخ \_ حفظه الله \_:

«دخلت المعهد العلمي من السنة الثانية، والتحقت به بمشورة من الشيخ على الصالحي، بعد أن استأذنت من الشيخ عبدالرحمن السعدي عليه رحمة الله، وكان المعهد العلمي في ذلك الوقت ينقسم إلى قسمين خاص وعام، فكنت في القسم الخاص، وكان في ذلك الوقت أيضاً من شاء أن يقفز - كما يعبرون - بمعنى أنه يدرس السنة المستقبلة له في أثناء الاجازة ثم يختبرها في أول العام الثاني، فإذا نجح انتقل إلى السنة التي بعدها وبهذا اختصرت الزمن»ا. هـ.

وبعد سنتين تخرج وعين مدرساً في معهد عنيزة العلمي مع مواصلة الدراسة انتساباً في كلية الشريعة ومواصلة طلب العلم على يد الشيخ عبدالرحمن السعدي.

ولما توفي فضيلة الشيخ عبدالرحمن السعدي ـ رحمه الله ـ تولى إمامة الجامع الكبير بعنيزة والتدريس في مكتبة عنيزة الوطنية بالإضافة إلى التدريس في المعهد العلمي ثم انتقل إلى التدريس في كليتي الشريعة وأصول الدين بفرع جامعة الإمام محمد بن سعود

الإسلامية بالقصيم حتى الآن، بالإضافة إلى عضوية هيئة كبار العلماء بالمملكة العربية السعودية، ولفضيلة الشيخ حفظه الله نشاط كبير في الدعوة إلى الله عز وجل وتبصير الدعاة في كل مكان وله جهود مشكورة في هذا المجال.

والجدير بالذكر أن سهاحة الشيخ محمد بن إبراهيم ـ رحمه الله ـ قد عرض بل ألح على فضيلة الشيخ في تولي القضاء، بل أصدر قراره بتعيينه حفظه الله تعالى رئيساً للمحكمة الشرعية بالأحساء فطلب منه الاعفاء، وبعد مراجعات واتصال شخصي من فضيلة الشيخ سمح رحمه الله تعالى بإعفائه من منصب القضاء.

### الله مؤلفاته:

له حفظه الله تعالى مؤلفات كثيرة تبلغ ٤٠ مابين كتاب ورسالة وسوف تجمع إن شاء الله تعالى في مجموع الفتاوى والرسائل.

#### المقدمسة

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان وسلم تسليماً كثيراً.

#### أما بعــد:

فهذا شرح يسير على كتاب شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب المسمى «كشف الشبهات» والذي أورد فيه المؤلف بضع عشرة شبهة لأهل الشرك وأجاب عنها بأحسن إجابة مدعمة بالدليل مع سهولة المعنى ووضوح العبارة أسأل الله تعالى أن يثيبه على ذلك وأن ينفع بذلك العباد إنه على كل شيء قدير.

#### محمد بن صالح العثيمين

(۱) ابتدأ المؤلف ـ رحمه الله تعالى ـ كتابه بالبسملة اقتداءً بكتاب الله ـ عز وجل ـ فإنه مبدوء بالبسملة، واقتداءً برسول الله صلى الله عليه وسلم، فإنه يبدأ كتبه ورسائله بالبسملة.

والجار والمجرور متعلق بفعل محذوف مؤخر مناسب للمقام تقديره: بسم الله أكتب.

وقدرناه فعلاً لأن الأصل في العمل الأفعال.

وقدرناه مؤخراً لفائدتين:

الأولى: التبرك بالبداءة باسم الله تعالى.

الثانية: إفادة الحصر لأن تقديم المتعلق يفيد الحصر.

وقدرناه مناسباً لأنه أدل على المراد فلو قلنا مثلاً عندما نريد أن نقرأ كتاباً باسم الله نبتدىء ما يدرى بهاذا نبتدىء، لكن بسم الله نقرأ أدل على المراد.

(٢) لفظ الجلالة علم على الباري جل وعلا وهو الاسم الذي تتبعه جميع الأسهاء حتى إنه في قوله تعالى: ﴿كتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلهات إلى النور بإذن ربهم إلى صراط العزيز الحميد الله الذي له ما في السموات وما في الأرض﴾[سورة إبراهيم، الايتان:٢٠١] لا نقول إن لفظ الجلالة (الله) صفة بل نقول هي عطف بيان لئلا يكون لفظ الجلالة

تابعاً تبعية النعت للمنعوت، ولهذا قال العلماء أعرف المعارف لفظ (الله) لأنه لا يدل على أحد سوى الله \_ عز وجل \_.

- (۱) الرحمن اسم من الأسماء المختصة بالله لا يطلق على غيره. ومعناه: المتصف بالرحمة الواسعة.
- (۲) الرحيم اسم يطلق على الله \_ عز وجل \_ وعلى غيره. ومعناه: ذو الرحمة الواصلة، فالرحمن ذو الرحمة الواسعة، والرحيم والرحيم ذو الرحمة الواصلة، فإذا جمعا صار المراد بالرحيم الموصل رحمته إلى من يشاء من عباده كما قال الله تعالى: (يعذب من يشاء ويرحم من يشاء وإليه تقلبون [سورة العنكبوت، الأية: ٢١]. والمراد بالرحمن الواسع الرحمة.

(١) العلم هو «إدراك الشيء على ما هو عليه إدراكاً جازماً». ومراتب الإدراك ست:\_

الأولى: العلم وتقدم تعريفه.

الثانية: الجهل البسيط وهو «عدم الإدراك بالكلية».

الثالثة: الجهل المركب وهو «إدراك الشيء على وجه يخالف ما هو عليه» وسمي مركباً لأنه جهلان: جهل الإنسان بالواقع، وجهله بحاله حيث ظن أنه عالم وليس بعالم.

الرابعة: الوهم وهو «إدراك الشيء مع احتال ضد

الخامسة: الشك وهو «إدراك الشيء مع احتمال ضد مساو».

السادسة: الظن وهو «إدراك الشيء مع احتمال ضد

والعلم ينقسم إلى قسمين: ضروري ونظري: فالضروري ما يكون إدراك المعلوم فيه ضرورياً بحيث يضطر إليه من غير نظر ولا استدلال كالعلم بأن النار حارة

والنظري ما يحتاج إلى نظر واستدلال كالعلم بوجوب النية في الوضوء.

# رَجَكَ الله (١) أَنَّ التَّوْحِيدَ هُوَ إِفْرَادُ الله \_ سُبْحَانه \_ بالعبادة (٢)

- (۱) أي أفاض الله عليك من رحمته التي تحصل بها على مطلوبك وتنجو من محذورك، فالمعنى غفر الله لك ما مضى من ذنوبك، ووفقك وعصمك فيها يستقبل منها، هذا إذا أفردت الرحمة، أما إذا قرنت بالمغفرة فالمغفرة لما مضى من الذنوب، والرحمة التوفيق للخير والسلامة من الذنوب في المستقبل. وصنيع المؤلف ـ رحمه الله ـ يدل على شفقته وعنايته بالمخاطب.
- (۲) التوحيد لغة: مصدر وحّد يوحّد، أي جعل الشيء واحداً، وهـذا لا يتحقق إلا بنفي وإثبات، نفي الحكم عما سوى الموحد، وإثباته له، لأن النفي وحده تعطيل، والإثبات وحده لا يمنع المشاركة، فمثلًا لا يتم للإنسان التوحيد حتى يشهد أن لا إله إلا الله فينفي الألوهية عما سوى الله تعالى ويثبتها لله وحده.

وفي الإصطلاح عرف المؤلف \_ رحمه الله تعالى \_ التوحيد بقوله «التوحيد هو إفراد الله \_ عز وجل \_ بالعبادة» أي أن تعبد الله وحده ولا تشرك به شيئاً بل تفرده وحده بالعبادة محبة، وتعظيمًا، ورغبة، ورهبة.

ومراد الشيخ ـ رحمه الله تعالى ـ التوحيد الذي بعثت الرسل ـ

لتحقيقه لأنه هو الذي حصل الإخلال به والخلاف بين الرسل وأمهم.

وهناك تعريف أعم للتوحيد وهو: «إفراد الله سبحانه وتعالى بها يختص به» وأنواعه ثلاثة:

الأول: توحيد الربوبية وهو «إفراد الله تعالى بالخلق، والملك، والتدبير» قال الله عز وجل - ﴿الله خالق كل شيء ﴾ [سورة النرمر، الأية: ٢٦]. وقال تعالى: ﴿هل من خالق غير الله يرزقكم من السياء والأرض لا إله إلا هو ﴾ [سورة فاطر، الآية: ٣]. وقال تعالى: ﴿تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير ﴾ [سورة الملك، الآية: ١]، وقال تعالى: ﴿ألا له الخلق والأمر تبارك الله رب العالمين ﴾. [سورة الأعراف، الآية: ١٤].

الثاني: توحيد الألوهية وهو «إفراد الله تعالى بالعبادة بأن لا يتخذ الإنسان مع الله أحداً يعبده كما يعبد الله أو يتقرب إليه كما يتقرب إلى الله تعالى».

الثالث: توحيد الأسهاء والصفات وهو «إفراد الله سبحانه وتعالى بأسهائه وصفاته الواردة في كتابه وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، وذلك بإثبات ما أثبته، ونفي ما نفاه من غير تحيف، ولا تعطيل، ومن غير تكيف، ولا تمثيل».

(۱) مراد الشيخ ـ رحمه الله تعالى ـ هنا توحيد الألوهية فهو دين الرسل فكلهم أرسلوا بهذا الأصل الذي هو التوحيد كها قال الله تعالى: ﴿ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴿ [سورة النحل، الآية: ٣٦]. وقال تعالى: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴾ [سورة الأنبياء، الآية: ٢٥]. وهذا النوع هو الذي ضل فاعبدون ﴾ [سورة الأنبياء، الآية: ٢٥]. وهذا النوع هو الذي ضل فيه المشركون المذين قاتلهم النبي صلى الله عليه وسلم، واستباح دمناءهم، وأموالهم، وأرضهم وديارهم وسبى نساءهم وذريتهم.

ومن أخل بهذا التوحيد فهو مشرك كافر وإن أقر بتوحيد الربوبية والأسماء والصفات.

فإفراد الله وحده بالعبادة هو دين الرسل الذين أرسلهم الله به إلى عباده كما قال الشيخ ـ رحمه الله ـ فها هو أول الرسل نوح عليه السلام يقول كما حكى الله عنه: ﴿ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه إني لكم نذير مبين أن لا تعبدوا إلا الله ﴿ [سورة هود ، الآيتان: ٢٦، ٢٥] وقال تعالى: ﴿وإلى عاد أخاهم هوداً قال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره ﴾ [سورة هود ، الآية: ٥٠] وقال تعالى: ﴿وإلى ثمود أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما تعالى: ﴿وإلى ثمود أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عالى الله عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عالى الله عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عاد أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله ما عليه يا قوم اعبدوا الله ما عدود أخاهم صالحاً قال يا قوم اعبدوا الله يا تعبدوا الله

لكم من إله غيره (إسورة هود، الآية: ٦١] وقال تعالى: ﴿وإلى مدين أخاهم شعيباً قال يا قوم اعبدوا الله مالكم من إله غيره (اسورة هود، الآية: ٨٤].

(۱) هذا حق فإنه لم يبعث قبل نوح عليه الصلاة والسلام رسول وبهذا نعلم خطأ المؤرخين الذين قالوا إن ادريس عليه الصلاة والسلام كان قبل نوح لأن الله تعالى يقول: ﴿إِنَا أُوحِينَا إليك كَمْ أُوحِينَا إلى نوح والنبيين من بعده ﴾ [سورة النساء، الآية:١٦٣] وفي الحديث الصحيح في قصة الشفاعة «أن الناس يأتون إلى (۱) نوح فيقولون له أنت أول رسول أرسله الله إلى أهل الأرض»(۱) فلا رسول قبل نوح بإجماع العلماء.

فنوح أول الرسل بالكتاب، والسنة، والإجماع.

ونوح عليه الصلاة والسلام أحد الرسل الخمسة الذين هم أولوا العزم وهم: محمد صلى الله عليه وسلم، وإبراهيم، وموسى، ونوح، وعيسى عليهم الصلاة والسلام وقد ذكرهم الله في موضعين من كتابه في سورة الأحزاب وسورة الشورى.

<sup>(</sup>۱) البخاري/ كتاب التوحيد/ باب كلام الله مع الأنبياء، ومسلم/كتاب الإيهان/ باب أدنى أهل الجنة منزلاً.

(۱) يعني أن الله أرسل نوحاً عليه الصلاة والسلام إلى قومه لما وقع فيهم الغلو في الصالحين، وقد بوب المؤلف ـ رحمه الله ـ في كتاب التوحيد على هذه المسألة فقال: «باب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين».

والغلوهو: «مجاوزة الحد في التعبد والعمل والثناء قدحاً أو مدحاً» والغلوينقسم إلى أربعة أقسام:

القسم الأول: الغلو في العقيدة كغلو أهل الكلام في الصفات حتى أدى بهم إما إلى التمثيل، أو التعطيل.

والوسط مذهب أهل السنة والجماعة بإثبات ما أثبته الله لنفسه أو أثبته له رسوله صلى الله عليه وسلم من الأسماء والصفات من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل.

القسم الثاني: الغلو في العبادات كغلو الخوارج الذين يرون كفر فاعل الكبيرة، وغلو المعتزلة حيث قالوا إن فاعل الكبيرة بمنزلة بين المنزلتين وهذا التشدد قابله تساهل المرجئة حيث قالوا لا يضر مع الإيهان ذنب.

والوسط مذهب أهل السنة والجماعة أن فاعل المعصية ناقص الإيمان بقدر المعصية.

## في الصَّالِحِينَ (١): وَدًّا، وَسُواعاً، وَيَغُوثَ، وَيَعُوقَ، وَنَسْراً (٢)

القسم الثالث: الغلو في المعاملات وهو التشدد بتحريم كل شيء وقابل هذا التشدد تساهل من قال بحل كل شيء ينمي المال والاقتصاد حتى الربا والغش وغير ذلك.

والوسط أن يقال تحل المعاملات المبنية على العدل وهي ما وافق ما جاءت به النصوص من الكتاب والسنة.

القسم الرابع: الغلوفي العادات وهو التشدد في التمسك بالعادات القديمة وعدم التحول إلى ما هو خير منها.

أما إن كانت العادات متساوية في المصالح فإن كون الإنسان يبقى على ما هو عليه خير من تلقي العادات الوافدة.

(١) الصالح هو الذي قام بحق الله وبحق عباد الله.

(۱) هذه أصنام في قوم نوح عليه السلام كانوا رجالاً صالحين، وقد جاء في صحيح البخاري عن ابن عباس رضي الله عنها أنه قال: «هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصاباً وسموها بأسمائهم ففعلوا ولم تعبد حتى إذا هلك أولئك ونسي العلم عبدت»(!)

<sup>(</sup>١) البخاري/ كتاب التفسير ـ سورة نوح ـ رقم [٢٦٣٦].

# وَآخِرُ الرُّسُلِ مُحَمَّدُ، صَلَّى الله عَلَيْهِ وسَلَّمَ (١)، .....

وهذا التفسير فيه إشكال حيث يقول رضي الله عنه «هذه أسهاء رجال صالحين من قوم نوح، وظاهر القرآن أنها قبل نوح قال الله تعالى: ﴿وقال نوح رب إنهم عصوني واتبعوا من لم يزده ماله وولده إلا خساراً ومكر وا مكراً كباراً وقالوا لا تذرن آلهتكم ولا تذرن وداً ولا سواعاً ولا يغوث ويعوق ونسرا ﴾. [سورة نوح، الآيات: ٢١ - ٢٣] فظاهر الآية أن قوم نوح كانوا يعبدونهم وأنه نهاهم عن ذلك.

فسياق الآية يدل على ما ذكره ابن عباس إلا أن ظاهر السياق أن هؤلاء القوم الصالحين كانوا قبل نوح عليه السلام والله أعلم.

(۱) دليل ذلك قوله تعالى: ﴿ ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين ﴾ [سورة الأحزاب، الآية: ٤٠]. فلا نبي بعد النبي محمد صلى الله عليه وسلم.

فإن قيل: إن عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام ينزل آخر الزمان وهو رسول.

فنقول: هذا حق ولكنه لا ينزل على أنه رسول مجدد، بل ينزل على أنه حاكم بشريعة النبي محمد عليه الصلاة والسلام لأن الواجب على عيسى وعلى غيره من الأنبياء الإيمان بمحمد =

وَهُوَ كَسَرَ صُورَ هؤلاء الصَّالِحِينَ (١) أَرْسَلَهُ الله إلى أَنَاس يَتَعَبَّدُون وَيَحُجُونَ وَيَتَصَدَّقُونَ وَيذكُرُونَ الله كَثِيراً (٢) وَلكنَّهُم يَجْعَلُونَ بَعْض المَّخُلُوقَات وَسَائط بَيْنَهم وبَيْن الله، يَقُولُونَ نُريدُ مِنْهُمُ التَّقَرُّبَ إلى

صلى الله عليه وسلم، وإتباعه ونصره كما قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَ أَخِذَ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال أقررتم وأخذتم على ذلكم إصري قالوا أقررنا قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين ﴿ [سورة آل عمران، الآية: ٨١]. وهذا الرسول المصدق لما معهم هو محمد صلى الله عليه وسلم، كما صح ذلك عن الصحابي الجليل ابن عباس رضي الله عنه، وغيره.

(۱) أي أن النبي صلى الله عليه وسلم، كسر صور الأصنام وذلك يوم الفتح حين دخل الكعبة فوجد حولها وفيها ثلثهائة وستين صنها وجعل يطعنها عليه الصلاة والسلام بالحربة وهو يتلو قوله تعالى: ﴿جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقاً ﴾. [سورة الإسراء، الآية: ٨١].

(٢) أي أن الله بعث رسوله محمداً عليه الصلاة والسلام إلى قوم =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ كتاب التفسير. سورة الإسراء.

الله ونُرِيدُ شَفَاعَتَهُم عِنْده مِثْل المَلائكةِ، وعَيِسى ومَرْيَم وأَنَاسِ عَيْرهم مِنْ الصَّالِحِينَ (١) .........

= يتعبدون لكنها عبادة باطلة ما أنزل بها من سلطان، ويتصدقون ويفعلون كثيراً من أمور الخير لكنها لا تنفعهم، لأنهم كفار، ومن شرط التقرب إلى الله تعالى أن يكون المتقرب إلى الله مسلماً وهؤلاء غير مسلمين.

(١) أي أنهم إنها يعبدون هذه الأصنام لتقربهم إلى الله زلفي فهم مقرون بأنها دون الله، وأنها لا تملك لهم نفعاً ولا ضراً، وأنهم شفعاء لهم عند الله \_ عز وجل \_، ولكن هذه الشفاعة شفاعة باطلة لا تنفع أصحابها لأن الله \_عز وجل \_ يقول: ﴿ فَهَا تنفعهم شفاعة الشافعين ﴿ [سورة المدثر، الآية: ٤٨]. وذلك لأن الله تعالى لا يرضى لهؤلاء المشركين شركهم، ولا يمكن أن يأذن بالشفاعة لهم؛ لأنه لا شفاعة إلا لمن ارتضاه الله \_ عز وجل ـ والله لا يرضى لعباده الكفر ولا يحب الفساد، فتعلق المشركين بألهتهم يعبدونها ويقولون: ﴿هؤلاء شفعاؤنا عند الله الله الآية: ١٨] تعلق باطل غير نافع بل هذا لا يزيدهم من الله تعالى إلا بعداً، على أن المشركين يرجون شفاعة أصنامهم بوسيلة باطلة وهي عبادة هذه الأصنام، وهذا من جهلهم وسفههم أن يحاولوا التقرب إلى الله تعالى بها لا يزيدهم منه إلا بعداً.

فَبَعَثَ الله محمداً صَلَّى الله عَلَيْه وسلم يُجَدِّدُ فَهُمْ دِينَ أَبِيهِمْ إِبْرَاهِيمِ عَلَيْهِ السَّلامُ ويُخْبِرُهُم أَنَّ هذا التَّقَرُّبَ والاعْتِقادَ مَحْضُ حَقِّ الله تعالى لا يَصْلُحُ مِنْهُ شيء لِغَيْرِ الله، لا لِلكِ مُقَرَّبٍ ولا لِنبيِّ مُرْسَلٍ فَضْلاً عَنْ غَيْرِهُمَا (١).

وَ إِلَّا فَهؤلاء المُشْرِكُون يَشْهَدُونَ أَنَّ الله هُوَ الْحَالِقُ وَحْده لا شريك له، وأنَّه لا يرْزُقُ إلَّا هو، ولا يُحيي ولا يُمِيتُ إلا هُو، ولا يُدبِي ولا يُمِيتُ إلا هُو، ولا يُدبِّرُ الأَمْرَ إلا هو، وأنَّ جَمِيع السَّموات ومَنْ فِيهِنَّ، والأَرَضين يُدَبِّرُ الأَمْرَ إلا هو، وأنَّ جَمِيع السَّموات ومَنْ فِيهِنَّ، والأَرضين

(۱) يقول المؤلف ـ رحمه الله تعالى ـ إنهم مازالوا على هذا الكفر وهو عبادة هذه الأصنام لتقربهم بزعمهم إلى الله تعالى حتى بعث الله رسوله وخاتم أنبيائه محمداً صلى الله عليه وسلم بعثه الله تعالى بالتوحيد الخالص يدعو الناس إلى عبادة الله وحده ويحذرهم من الشرك قال الله تعالى: ﴿إنه من يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار وما للظالمين من أنصار ﴾ [سورة المائدة، الآبة: ۲۷] ويبين لهم أن العبادة حق لله وحده، وأنه لا يجوز صرف شيء منها لغيره سبحانه وتعالى لا لملك مقرب، ولا لنبي مرسل فضلاً عن غيرهما فقال تعالى: ﴿ألم أعهد إليكم يا بني آدم أن لا تعبدوا الشيطان إنه لكم عدو مبين وأن اعبدوني هذا صراط مستقيم ﴾. [سورة يس، الآبتان: ٢١،٦٠].

# السَّبع ومنْ فِيهنَّ؛ كُلُّهُمْ عَبِيده وتَحْت تَصَرُّفِه وقَهْرِهِ (١) . . .

= وقوله: «يجدد لهم دين أبيهم إبراهيم» كأنه يشير إلى قوله تعالى: ﴿ثم أوحينا إليك أن اتبع ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين ﴾ [سورة النحل، الأية: ١٢٣].

وقوله: «محض حق الله». أي خالص حقه.

(۱) يقول ـ رحمه الله تعالى ـ إن هؤلاء المشركين الذين بعث فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرون بأن الله وحده هو الخالق، وأنه هو الذي خلق السهاوات والأرض، وأنه هو المذي خلقهم، وأنه هو المدبر للأمور كها ذكر الله عنهم في آيات عديدة من القرآن الكريم قال الله تعالى: ﴿ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولن خلقهن العزيز العليم ﴿ [سورة الزخرف، الآية: ٩]. وقال تعالى: ﴿ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله ﴾ [سورة الزخرف، الآية: ٨٧]. والآيات في هذا المعنى كثيرة، لكن هذا لا ينفعهم ؛ لأن هذا إقرار بالربوبية فقط، ولا ينفع الإقرار بالربوبية حتى يكون معه الإقرار بالألوهية وعبادة الله وحده.

واعلم أن الإقرار بالربوبية يستلزم الاقرار بالألوهية، وأن الإقرار بالألوهية، وأن الإقرار بالألوهية متضمن الإقرار بالربوبية.

أما الأول: فهو دليل ملزم أي أن الإقرار دليل ملزم لمن أقر=

فَإِذَا أَرَدْت الدَّليل على أَنَّ هؤلاء الَّذينَ قَاتَلهُم رسُول الله، صلَّى الله عَلَيْه وسَلم، يُشْهَدُون بهذا (١) فَاقْرأ قوله تعالى: ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السهاء والأرْضِ أَمَّنْ يَمْلكُ السَّمْعَ والأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِج الحِيَّ مِنَ الميّت ويُخْرِج الميّت مِنَ الحِيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيقُولُون الله فَقُلْ أَفَلا تَتَقُونَ ﴾ (٢) [سورة يونس، الآية: ٣١].

به أن يقر بالألوهية لأنه إذا كان الله وحده هو الخالق وهو المدبر للأمور وهو الذي بيده ملكوت كل شيء فالواجب أن تكون العبادة له وحده لا لغيره.

والثاني: متضمن للأول يعني أن توحيد الألوهية يتضمن توحيد الربوبية لأنه لا يتأله إلا للرب ـ عز وجل ـ الذي يعتقد أنه هو الخالق وحده وهو المدبر لجميع الأمور سبحانه وتعالى.

- (۱) ذكر المؤلف ـ رحمه الله ـ هنا دليل ما قرر أن هؤلاء يقرون بتوحيد الربوبية، ولكنه أتى به على سبيل السؤال والجواب ليكون هذا أمكن وأثبت وأتم في الاستدلال فقال: «فإذا أردت الدليل.... فاقرأ قوله تعالى: ﴿قل من يرزقكم من السهاء والأرض﴾ الآية.
- (٢) ﴿ فقل أفلا تتقون ﴾ يعني إذا كنتم تقرون بهذا أفلا تتقون الله المدي أقررتم له بتهام الملك وتمام التدبير وأنه وحده الخالق =

وَقَوْلُهُ: ﴿ قُلْ لَمْ الأَرْضُ (١) وَمَنْ فِيها إِنّ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ سَيقُولُونَ للهُ قُلْ أَفَلا تَذَكرُونَ. قُلْ مَنْ رَبُ السَّموَاتِ السَّبْعِ وَرَبُ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ سَيَقُولُونَ للهُ قُلْ أَفَلا تَتَقونَ. قُلْ مَنْ بِيَده مَلَكوتُ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ سَيقُولُونَ للهُ قُلْ أَفَلا تَتَقونَ. قُلْ مَنْ بِيَده مَلَكوتُ كُلِّ شِيءَ وَهُوَ يُجِير وَلا يُجَار عَليْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ سَيَقُولُونَ للهُ قُلْ كُلِّ شِيءَ وَهُو يُجِير وَلا يُجَار عَليْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ سَيَقُولُونَ للهُ قُلْ فَلْ فَلْ فَيْ وَهُو يَجِير وَلا يُجَار عَليْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ سَيَقُولُونَ للهُ قُلْ فَلْ فَلْ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ سَيَقُولُونَ للهُ قُلْ فَلْ اللهُ عَنْ مَنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

- الرازق المالك للسمع والأبصار، المخرج للحي من الميت، وللميت من الحي المدبر لجميع الأمور، وهذا الاستفهام للتوبيخ والإلزام، أي أنكم إذا أقررتم بذلك لزمكم أن تتقوا الله وتعبدوه وحده لا شريك له.
- (۱) وقوله يعني واقرأ قوله تعالى: ﴿قل لمن الأرض ومن فيها﴾ إلى آخر الآيات وهذه الآيات مما يدل على أن المشركين الذين بعث فيهم النبي صلى الله عليه وسلم يقرون بتوحيد الربوبية فإنهم يقرون بأن الأرض ومن فيها لله لا شريك له، ويقرون بأن الله هو الذي خلق السموات والأرض، وأنه رب العرش العظيم، ويقرون بأن بيده ملكوت كل شيء، وأنه هو الذي يجير ولا يجار عليه، وكل هذا ملزم لهم بأن يعبدوا الله وحده ويفردوه بالعبادة، ولهذا جاء توبيخهم بصيغة الاستفهام في ختام كل بالعبادة، ولهذا جاء توبيخهم بصيغة الاستفهام في ختام كل بالعبادة، ولهذا جاء توبيخهم بصيغة الاستفهام في ختام كل

فَإِذَا تَّعَقَّقْت أَنَّهُمْ (١) مُقِرُونَ بِهَذَا (٢) وَلَم يُدْخِلْهُم فِي التَّوحِيد الذي دَعَاهُمْ إليه رَسُول الله صلى الله عليه وسلم (٣) وَعَرَفْت أَنَّ التَوْحِيد الذي جَحَدُوه هُو تَوْحِيد العِبَادَةِ الذي يُسَمِّيهِ المشركُونَ في زَمَانِنَا: «الاعْتِقَاد» (٤) .........

= آية من الآيات الثلاث.

والآيات الدالة على أن المشركين الذين بعث فيهم النبي صلى الله عليه وسلم يقرون بتوحيد الربوبية كثيرة.

- (١) أي الذين بعث فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم من المشركين.
- (٢) يعني توحيد الربوبية وهو اعتقاد أن الله وحده هو الخالق المالك المدبر لجميع الأمور.
- (٣) أي أن إيهانهم بأن الله هو الخالق المالك المدبر لجميع الأمور لم يدخلهم في توحيد العبادة الذي دعاهم إليه رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم ولم يعصم دماءهم وأموالهم.
- (٤) أي إذا عرفت أن الذي أنكروه هو توحيد العبادة الذي يسميه كما قال الشيخ ـ رحمه الله ـ مشركوا زماننا «الاعتقاد» تبين لك أن هذا الذي أقروا به لا يكفي في التوحيد بل ولا يكفي في الإسلام كله فإن من لم يقر بتوحيد العبادة فإنه ليس بمسلم حتى ولو أقر بتوحيد الربوبية ولهذا قاتل النبي صلى الله عليه=

كَمَا كَانُوا يَدْعُونَ الله سُبْحَانَهُ لَيْلاً وَنَهَاراً، ثُمَّ مِنْهُمْ مَنْ يَدْعُو الله سُبْحَانَهُ لَيْلاً وَنَهَاراً، ثُمَّ مِنْهُمْ مَنْ يَدْعُو رَجُلاً الملائِكَة لأَجْل صَلاحِهِمْ وقُرْبِهِم من اللهِ لِيَشْفَعُوا لَهُ، أَوْ يَدْعُو رَجُلاً صَالِحاً مِثْل: اللّاتِ، أَوْ نَبِياً مِثْل عِيسَى (١) .........

وسلم المشركين مع أنهم يقرون بتوحيد الربوبية كها تقدم.

(۱) يعني أن هؤلاء المشركين في عبادة الله كانوا يدعون الله تعالى إذا اضطروا إلى ذلك، ومنهم من يدعو الملائكة لقربهم من الله عز وجل -، ويزعمون أن من قرب من الله سبحانه وتعالى فهو مستحق للعبادة وهذا من جهلهم فإن العبادة حق الله وحده لا يشركه فيها أحد.

وأن منهم من يدعو اللات، واللات بالتشديد اسم فاعل من اللت، وأصله رجل كان يلت السويق للحجاج، أي يجعل فيه السمن ويطعمه الحجاج فلما مات عكفوا على قبره ثم عبدوه، وأن منهم من يعبد المسيح عليه السلام لكونه آية من آيات الله، وأن منهم من يعبد الأولياء لقربهم من الله سبحانه وتعالى، وكل هذا من تزيين الشيطان لهم أعمالم التي ضلوا بها عن الصراط المستقيم قال الله تعالى: ﴿قل هل ننبئكم بالاخسرين أعمالاً الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً أولئك الذين كفروا بآيات ربهم ولقائه فحبطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً .

[سورة الكهف، الآيات: ١٠٣ ـ ٥٠١].

وَعَرَفْت (١) أَنَّ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم، قَاتَلَهُمْ على هذا الشَّركِ (٢) وَدَعَاهُمْ إلى إخْلاصِ العِبَادَةِ للله وَحْدَهُ (٣) كما قال الله تعالى: ﴿ فَلا تَدْعُو مع الله أَحَدًا ﴾ وكما قال تعالى: ﴿ فَلا تَدْعُو مع الله أَحَدًا ﴾ وكما قال تعالى: ﴿ فَلا تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لا يَسْتَجِيبُونَ لَمُمْ بشيء ﴾ (٤) دَعُوةُ الحقِّ وَالذِينَ يَدْعُون مِنْ دُونِهِ لا يَسْتَجِيبُونَ لَمُمْ بشيء ﴾ (٤)

(١) هذه معطوفة على قوله «فإذا تحققت».

(٢) أي الشرك في العبادة حيث كانوا يعبدون غير الله معه وليس المراد الشرك في الربوبية؛ لأن المشركين الذين بعث فيهم النبي صلى الله عليه وسلم كانوا يؤمنون بأن الله وحده هو الرب وأنه مجيب دعوة المضطرين وأنه هو الذي يكشف السوء إلى غير ذلك مما ذكر الله عنهم من إقرارهم بربوبية الله ـ عز وجل ـ وحده.

فالنبي صلى الله عليه وسلم قاتل هؤلاء المشركين الذين لم يقروا بتوحيد العبادة بل استحل دماءهم وأموالهم وإن كانوا يقرون بأن الله وحده هو الخالق لأنهم لم يعبدوه ولم يخلصوا له العبادة.

(٣) الإخلاص لله معناه: «أن يقصد المرء بعبادته التقرب إلى الله سبحانه وتعالى والوصول إلى دار كرامته».

(٤) يعني أن هذه الأصنام التي يدعونها من دون الله لا تستجيب=

وتَحَقَّقْت (١) أَنَّ رَسُولَ الله، صلى الله عليه وسلم، قَاتَلَهُمْ لِيكُون الدُّعَاءُ كُلُّهُ لله (٢)،

لهم بشيء كما قال تعالى: ﴿ ومن أضل ممن يدعو من دون الله من لا يستجيب له إلى يوم القيامة وهم عن دعائهم غافلون وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداءً وكانوا بعبادتهم كافرين ﴾. [سورة الأحقاف، الآية: ٥].

- (١) قوله: «وتحققت» معطوف على قوله فإذا تحققت.
  - (٢) الدعاء على نوعين:

الأول: دعاء عبادة بأن يتعبد للمدعو طلباً لثوابه وخوفاً من عقابه، وهذا لا يصح لغير الله وصرفه لغير الله شرك أكبر مخرج عن الملة، وعليه يقع الوعيد في قوله تعالى: ﴿إِن الذين يستكبرون عن عبادي سيدخلون جهنم داخرين ﴾. [سورة النمل، الأية: ٨٧].

النوع الثاني: دعاء المسألة وهو دعاء الطلب أي طلب الحاجات وينقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: دعاء الله سبحانه وتعالى بها لا يقدر عليه إلا هو وهو عبادة لله تعالى لأنه يتضمن الافتقار إلى الله تعالى واللجوء إليه، واعتقاد أنه قادر كريم واسع الفضل والرحمة، فمن دعا غير الله ـ عز وجل ـ بشيء لا يقدر عليه إلا الله فهو مشرك كافر سواءً كان المدعو حياً أو ميتاً.

القسم الثاني: دعاء الحي بها يقدر عليه مثل يا فلان اسقني فلا شيء فيه.

القسم الثالث: دعاء الميت أو الغائب بمثل هذا فإنه شرك لأن الميت أو الغائب لا يمكن أن يقوم بمثل هذا فدعاؤه إياه يدل على أنه يعتقد أن له تصرفاً في الكون فيكون بذلك مشركاً.

(١) الذبح: «إزهاق الروح بإراقة الدم على وجه مخصوص». ويقع على وجوه:

الأول: أن يقصد به تعظيم المذبوح له والتذلل له والتقرب إليه فهذا عبادة لا يكون إلا لله تعالى على الوجه الذي شرعه الله تعالى، وصرفه لغير الله شرك أكبر لقوله تعالى: ﴿قُلُ إِنْ صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين لا شريك له ﴾. [سورة الأنعام، الآية: ١٦٦٢].

الثاني: أن يقصد به إكرام الضيف، أو وليمة لعرس ونحو ذلك فهذا مأمور به إما وجوباً أو استحباباً لقوله صلى الله عليه وسلم: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه» (١) وقوله

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري/ كتاب الأدب/باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر، ومسلم/ كتاب الإيهان/ باب الحث على إكرام الجار والضيف.

## والنَّذْرُ كُلُّهُ لله(١)، والاسْتِغاثَةُ كُلُّهَا بِالله(٢) وَجَمِيعُ أَنْواعِ العِبَادَاتِ كُلُّها لله،

لعبد الرحمن بن عوف حين تزوج «أولم ولو بشاة» (١).

الثالث: أن يقصد به التمتع بالأكل أو الاتجار به ونحو ذلك فهذا من قسم المباح فالأصل فيه الإباحة لقوله تعالى: ﴿ أُولُمْ يَرُوا أَنَا خَلَقْنَا هُم مما عملت أيدينا أنعاماً فهم ها مالكون وذللناها هم فمنها ركوبهم ومنها يأكلون ﴿ [سورة يس، الايتان: ٧٦،٧١]. وقد يكون مطلوباً أو منهياً عنه حسبها يكون وسيلة له.

(۱) النذر يطلق على العبادات المفروضة عموماً، ويطلق على النذر الخاص وهو إلزام الإنسان نفسه بشيء لله عز وجل والمراد به هنا الأول فالعبادات كلها لله تعالى لقوله تعالى: ﴿وقضى ربك ألاً تعبدوا إلا إياه ﴾ [سورة الإسراء، الآية: ٢٣].

(٢) الاستغاثة: طلب الغوث والإنقاذ من الشدة والهلاك.

وهو أقسام:

الأول: الاستغاثة بالله عز وجل وهذا من أفضل الأعمال وأكملها وهو دأب الرسل عليهم الصلاة والسلام وأتباعهم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ كتاب النكاح/ باب قوله تعالى: ﴿وَآتُوا النساء صدقاتهن نحله﴾، وفي البيوع/ باب ماجاء في قوله تعالى: ﴿فَإِذَا قَضِيتُم الصلاة فانتشروا في الأرض﴾، ومسلم كتاب النكاح/ باب الصداق.

ودليله قوله تعالى: ﴿إذ تستغيثون ربكم فاستجاب لكم أني مدكم بألف من الملائكة مردفين ﴾. [سورة الأنفال، الآية: ٩].

الثاني: الاستغاثة بالأموات أو بالأحياء غير الحاضرين القادرين على الإغاثة فهذا شرك، لأنه لا يفعله إلا من يعتقد أن لهؤلاء تصرفاً خفيًا في الكون فيجعل لهم حظاً من الحربوبية، قال الله تعالى: ﴿أم من يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء ويجعلكم خلفاء الأرض أإله مع الله قليلاً مما تذكرون ﴿. [سورة النمل، الأية: ٢٢].

الثالث: الاستغاثة بالأحياء العالمين القادرين على الإغاثة فهذا جائز كالاستعانة بهم، قال الله تعالى في قصة موسى عليه السلام: ﴿فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه فوكزه موسى فقضى عليه ﴾ [سورة القصص، الآية: ١٥].

الرابع: الاستغاثة بحي غير قادر من غير أن يعتقد أن له قوة خفية مثل أن يستغيث بمشلول على دفع عدو صائل. فهذا لغو وسخرية بالمستغاث به، فيمنع لهذه العلة ولعلة أخرى وهي أنه ربها اغتر بذلك غيره فتوهم أن لهذا المستغاث به وهو عاجز أن له قوة خفية ينقذ بها من الشدة.

وَعَرَفْت (١) أَنَّ إقْرَارَهُمْ بِتَوْحيدِ الرُّبُوبِيّة لَمْ يُدْخِلْهُم في الإسلام، وأنَّ قَصْدَهُمْ الملائكة، والأنْبياء، الأوْلِياء يُريدُون شَفَاعَتَهُمْ والتَقَرُّبَ الله لِلهُ بِذَلك هو الذي أحَلَّ دِمَاءهُمْ وأمْوَالُهمْ، عَرَفْت حِينَاذٍ التَّوحيدِ الذي دَعَتْ إليْه الرُّسُل وأبى عن الاقرار به المُشْرِكُون (٢).

وَهَذَا التَّوْحِيد هُوَ مَعَنى قَوْلِك: «لا إله إلاّ الله» (٣) فَإِنَّ

<sup>(</sup>۱) قوله «وعرفت» معطوف على «تحققت» الأولى. وقوله «عرفت» جواب « فإذا تحققت» وما عطف عليها.

<sup>(</sup>۲) قرر المؤلف ـ رحمه الله ـ أن التوحيد الذي جاءت به الرسل من الله هو توحيد الألوهية لأن هؤلاء المشركين الذين بعث فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا يقرون بتوحيد الربوبية ومع هذا استباح النبي صلى الله عليه وسلم دماءهم وأموالهم على أنهم يعبدون الملائكة وغيرهم مما يعبدونهم من الأولياء والصالحين يريدون بذلك أن يقربوهم إلى الله وهي كما قال تعالى: ﴿والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى ﴾ [سورة الزمر، الآية:٣] فهم مقرون بأن الله هو المقصود ولكنهم يقصدون الملائكة وغيرهم ليقربوهم إلى الله ومع ذلك لم يدخلهم في التوحيد.

<sup>(</sup>٣) قوله: «وهذا التوحيد هو معنى قولك لا إله إلا الله» أي أن

الإله عِنْدَهُمْ هُو الذي يُقْصَدُ لأَجْلِ هَذِه الأَمُورِ سَوَاءً كَانَ مَلكاً، أو نَبِياً، أوْ وَلِياً، أو شَجَرةً، أو قَبْراً، أو جِنِيًا لَمْ يَريدُوا أَنَّ الإله هُوَ الخَالِقُ الرَّازِقُ اللَّذَبِّرُ فإنَّهُمْ يَعْلَمُونَ أَنَّ ذَلِكَ لللهَ وَحْدَهُ كَما قَدَّمْتُ لَكَ، وإنَّما يَعْنُونَ بالإله ما يَعْنِي المُشْركُونَ في زَمَانِنَا بِلَفْظِ (السَّيِّدِ) فَأَتَاهُمُ النَّبِي صلَّى الله عَلَيْه وسَلَّم يَدْعُوهُمْ إلى كَلِمة التَّوْجِيد وهي فأتناهُمُ النَّبي صلَّى الله عَلَيْه وسَلَّم يَدْعُوهُمْ إلى كَلِمة التَّوْجِيد وهي (لا إله إلا الله) (١).

التوحيد الذي دعا إليه النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم هو معنى (لا إله إلا الله) أي: لا معبود حق إلا الله ـ عز وجل فهم يعلمون أن معناها لا معبود حق إلا الله عز وجل، وليس معناها لا خالق، أو لا رازق، أو لا مدبر إلا الله، أو لا قادر على الاختراع إلا الله كما يقوله كثير من المتكلمين فإن هذا المعنى لا ينكره المشركون ولا يردونه، وإنما يردون معنى «لا إله إلا الله» أي لا معبود حق إلا الله كما قال تعالى عنهم: ﴿أجعل الألمة إلها واحداً إن هذا لشيء عجاب وانطلق الملأ منهم أن المشوا واصبروا على آلهتكم إن هذا لشيء يراد ما سمعنا بهذا أمشوا واصبروا على آلهتكم إن هذا لشيء يراد ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة إن هذا إلا اختلاق . [سورة ص، الآبات: ٥-٧].

(١) يريد رحمه الله بيان أن المشركين لا يريدون بقول لا إله إلا الله أي لا مدبر ولا خالق إلا الله، لأنهم يعرفون أن ذلك حق وإنها ينكرون معناها لا معبود حق إلا الله، وهذا الذي بدأ به=

وَالْمُرَاد مِنْ هَذِه الْكَلِمَة مَعْنَاها لا مُجَرَّدُ لَفْظِها (١) والكُفَّارُ الجُهَّالُ يَعْلَمُون أَنَّ مُرَاد النَّبِي صَلَّى الله عليه وسلم بِهَذِه الكَلِمَة هُو الْجُهَّالُ يَعْلَمُون أَنَّ مُرَاد النَّبِي صَلَّى الله عليه وسلم بِهَذِه الكَلِمَة هُو إِفْرَادُ الله تعالى بالتّعلَّق بِهِ، والكُفْرُ بِهَا يُعْبَدُ مِنْ دُونَ الله والبراءة مِنْهُ وَلُوا: ﴿ الله عَلَى الله الله الله الله قالوا: ﴿ أَجَعَل الآلِهَ إِلَه الله الله قالوا: ﴿ أَجَعَل الآلِهَ إِلَه الله واحِدًا إِنَّ هذا لشيء عُجَابٌ ﴾ (٢) [سورة ص، الآية:٥].

فَإِذَا عَرَفْت أَنَّ جُهَّال الكُفَّارِ يَعْرِفُون ذلك (٣) فَالعَجَبُ مِمَّنْ يَعْرِفُون ذلك (٣) فَالعَجَبُ مِمَّنْ يَدُّعِي الإِسْلام وَهُو لا يَعْرِفُ مِنْ تَفْسِير هذه الكلِمة ما عَرَفَهُ جُهَّال

المؤلف وأعاد، إنها قاله للتأكيد والرد على من يقول: إننا لا نعبد الملائكة أو غيرهم إلا من أجل أن يقربونا إلى الله زلفى، ولسنا نعتقد أنهم يخلقون أو يرزقون.

<sup>(</sup>١) قوله: «من هذه الكلمة» أي قول: (لا إله إلا الله).

<sup>(</sup>٢) هذه الجملة كالتي قبلها يبين فيها ـ رحمه الله ـ أن معنى لا إله الله لا معبود حق إلا الله ، وأن المشركين قد فهموا هذا منها، وعلموا أنه ليس المراد بها مجرد لفظها، وأن المراد بها لا معبود حق إلا الله ، ولهذا أنكروه مع أنهم لا ينكرون أن الله وحده هو الخالق الرازق.

<sup>(</sup>٣) أي يعرفون أن معنى لا إله إلا الله، لا معبود حق إلا الله.

(۱) يريد المؤلف - رحمه الله - أن يبين أن من الناس من يدعي الإسلام ولا يعرفون معنى كلمة «لا إله إلا الله» حيث يظنون أن المقصود هو التلفظ بحروفها دون معرفة معناها واعتقاده. ومن الناس من يظن أن المراد بها توحيد الربوبية أي لا خالق إلا الله، ولا رازق إلا الله.

ومن الناس من يفسرها بأن المراد بها «إخراج اليقين الصادق على ذات الصادق عن ذات الأشياء، وادخال اليقين الصادق على ذات الله» وهذا التفسير باطل لم يعرفه السلف الصالح، وليس المراد به أن تتيقن بالله \_عز وجل \_ وتخرج اليقين من غيره لأن هذا لا يمكن فإن اليقين ثابت في غير الله ﴿لترون الجحيم ثم لترونها عين اليقين ﴾ [سورة التكاثر، الآيتان:٢،٧]. وتيقن الأشياء المواقعة الحسية المعلومة لا ينافي التوحيد.

ومن الناس من يفسرها بأنه «لا معبود إلا الله» وهذا التعريف لا يصح على ظاهره لأن هناك أشياء عبدت من دون الله \_ عز وجل \_ .

فيكون هؤلاء أجهل من الجهال الذين بعث فيهم رسول الله، صلى الله عليه وسلم، فإنهم كانوا يعرفون من معناها ما لا يعرفه هؤلاء.

القَلْبِ لشيء من المَعَاني، والحَاذُق مِنْهُمْ يَظُنُّ أَنَّ مَعَنَاها «لا يَخْلُقُ ولا يَرْزُقُ ولا يُدَبِّرُ الأَمر إلا الله» فلا خَيْر في رَجُل جُهَّال الكُفَّارِ أَعْلَمُ مِنْه بِمَعْنى «لا إله إلا الله».

(١) أي عرفت معنى لا إله إلا الله الحقيقي وأن معناها «لا معبود حق إلا الله».

(٢) اختلف أهل العلم ـ رحمهم الله تعالى ـ في هذه الآية هل تشمل كل الشرك أم أنها خاصة بالشرك الأكبر

فمنهم من قال: تشمل كل شرك ولو كان أصغر كالحلف بغير الله فإن الله لا يغفره.

ومنهم من قال: إنها خاصة بالشرك الأكبر فهو الذي لا يغفره الله.

وشيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ اختلف كلامه فمرة قال بالقول الثاني .

وعلى كل حال يجب الحذر من الشرك مطلقًا، لأن العموم يحتمل أن يكون داخلًا فيه الأصغر لأن قوله: ﴿ أَن يشرك به ﴾

أَرْسَل بِهِ الرَّسُل مِنْ أَوَّ هِم إِلَى آخِرِهِمْ الذي لا يَقْبَلُ الله من أَحَدٍ دِيناً سِوَاه (١) وَعَرَفْتَ ما أَصْبَحَ غَالِبُ النَّاسِ فِيهِ مِنْ الجَهْلِ بِهَذا (٢) .

أَفَادَك (٣) فَائدَتَيْن (٤): الأولى الفَرَحُ بِفَضْل الله وَرَحْمَته كما قال الله تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ الله وبِرَحْمَتِه فَبِذَلِكَ فَليَفْرَحُوا هُوَ خَيْرً قال الله تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ الله وبِرَحْمَتِه فَبِذَلِكَ فَليَفْرَحُوا هُوَ خَيْرً

﴿ أَنْ ﴾ وما بعدها في تأويل مصدر تقديره «إشراكاً به» فهو نكرة في سياق النفي فتفيد العموم.

(۱) وهو عبادة الله وحدة كما قال تعالى: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴿. [سورة الأنبياء، الآية: ۲۵]. وهذا هو الإسلام الذي قال الله فيه: ﴿ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه ﴾. [سورة آل عمران، الآية: ۸۵].

(٢) أي بمعنى هذه الكلمة مما تقدم ذكره عندقول المؤلف رحمه الله «فالعجب ممن يدعي الإسلام وهو لا يعرف من تفسير هذه الكلمة. . إلخ».

(٣) قوله «أفادك» جواب قوله: «إذا عرفت ما ذكرت لك. . إلخ».

(٤) يحصل ذلك من وجهين:

الوجه الأول: أن الله تعالى فتح عليك حتى عرفت المعنى الصحيح لهذه الكلمة العظيمة «لا إله إلا الله». وهذا فضل

عًا يَجْمَعُ ونَ ﴾ [سورة يونس، الآية: ٥٨]. وَأَفُ ادَكُ أَيْضًا الْحَوْفَ فَإِنَّكَ إِذَا عَرَفْت أَنَّ الإِنسان يَكْفُرُ بِكَلِمة يُخُرجُها مِنْ لِسَانِهِ وَقَدْ يَقُولُما وَهُوَ جَاهِلٌ فلا يُعْذَرُ بِالجَهْلِ (٢) ......

عظيم من الله ورحمة، والفرح بمثل هذا مما أمر الله به ودليله ما ذكره المؤلف رحمه الله: ﴿قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خير مما يجمعون الله وفرح العبد بها أنعم الله عليه من العلم والعبادة من الأمور المحمودة كما جاء في الحديث: «للصائم فرحتان: فرحة عند فطره، وفرحة عند لقاء ربه»(١).

(١) أي من أن تقع في مثل ماوقع فيه هؤلاء من الجهل بمعناها والخطر العظيم في ذلك.

(٢) تعليقنا على هذه الجملة من كلام المؤلف رحمه الله:

أولاً: لا أظن الشيخ رحمه الله لا يرى العذر بالجهل اللهم إلا أن يكون منه تفريط بترك التعلم مثل أن يسمع بالحق فلا يلتفت إليه ولا يتعلم، فهذا لا يعذر بالجهل وإنها لا أظن ذلك

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ كتاب الصوم/ باب هل يقول إني صائم إذا شتم، ومسلم/ كتاب الصيام/ باب فضل الصيام.

من الشيخ لأن له كلاماً آخريدل على العذر بالجهل فقد سئل \_ رحمه الله تعالى \_ عها يقاتل عليه؟ وعها يكفر الرجل به؟ فأجاب:

أركان الإسلام الخمسة، أولها الشهادتان، ثم الأركان الأربعة؛ فالأربعة: إذا أقر بها، وتركها تهاوناً، فنحن وإن قاتلناه على فعلها، فلا نكفره بتركها؛ والعلماء: اختلفوا في كفر التارك لها كسلاً من غير جحود؛ ولا نكفر إلا ما أجمع عليه العلماء كلهم، وهو: الشهادتان.

وأيضاً: نكفره بعد التعريف إذا عرف وأنكر، فنقول: أعداؤنا معناعلى أنواع:

النوع الأول: من عرف أن التوحيد دين الله ورسوله، الذي أظهرناه للناس؛ وأقر أيضاً: أن هذه الاعتقادات في الحجر، والشجر، والبشر، الذي هو دين غالب الناس: أنه الشرك بالله، الذي بعث الله رسوله على عنه، ويقاتل أهله، ليكون الدين كله لله، ومع ذلك لم يلتفت إلى التوحيد، ولا تعلمه، ولا دخل فيه، ولا ترك الشرك، فهو كافر، نقاتله

بكفره، لأنه عرف دين الرسول، فلم يتبعه، وعرف الشرك فلم يتركه، مع أنه لا يبغض دين الرسول، ولا من دخل فيه، ولا يمدح الشرك، ولا يزينه للناس.

النوع الثاني: من عرف ذلك، ولكنه تبين في سب دين الرسول، مع ادعائه أنه عامل به، وتبين في مدح من عبد يوسف، والأشقر، ومن عبد أبا علي، والخضر من أهل الكويت، وفضلهم على من وحد الله، وترك الشرك، فهذا أعظم من الأول، وفيه قوله تعالى: ﴿فلها جاءهم ما عرفوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين ﴿ [سورة البقرة، الآبة: ٢٩] وهو عن قال الله فيه: ﴿وإن نكثوا أيهانهم من بعد عهدهم وطعنوا في دينكم فقاتلوا أئمة الكفر إنهم لا أيهان لهم لعلهم ينتهون ﴿ [سورة التوبة، الآبة: ٢١].

النوع الثالث: من عرف التوحيد، وأحبه، واتبعه، وعرف الشرك، وتركه، ولكن يكره من دخل في التوحيد، ويحب من بقي على الشرك، فهذا أيضاً كافر، فيه قوله تعالى: ﴿ذلك بأنهم كرهوا ما أنزل الله فأحبط أعماهم ﴾ [سورة محمد، الآية: ٩].

النوع الرابع: من سلم من هذا كله، ولكن أهل بلده يصرحون بعداوة أهل التوحيد، واتباع أهل الشرك، وساعين في قتالهم، ويتعذر بأن ترك وطنه يشق عليه، فيقاتل أهل التوحيد مع أهل بلده، ويجاهد بهاله، ونفسه، فهذا أيضاً كافر؛ فإنهم لو يأمرونه بترك صوم رمضان، ولا يمكنه الصيام إلا بفراقهم فعل؛ ولو يأمرونه بتزوج إمرأة أبيه ولا يمكنه ذلك إلا بفراقهم فعل؛ وموافقتهم على الجهاد معهم بنفسه وماله، مع أنهم يريدون بذلك قطع دين الله ورسوله أكبر من ذلك بكثير، كثير؛ فهذا أيضاً كافر، وهو ممن قال الله فيهم: ﴿ ستجدون آخرین یریدون أن یأمنوکم ویأمنوا قومهم ﴿ -إلى قوله \_: ﴿ سلطاناً مبيناً ﴾ [سورة النساء، الآية: ٩١] فهذا الذي

وأما الكذب والبهتان فمثل قولهم: إنَّا نُكفّر بالعموم، ونوجب الهجرة إلينا على من قدر على إظهار دينه، وإنَّا نُكفّر من لم يُكفّر، ومن لم يقاتل، ومثل هذا وأضعاف أضعافه؛ فكل هذا من الكذب والبهتان، الذي يصدون به الناس عن

دين الله ورسوله.

وإذا كنا: لا نكفر من عبد الصنم الذي على عبدالقادر، والصنم الذي على قبر أحمد البدوي، وأمثالهما، لأجل جهلهم، وعدم من ينبههم، فكيف نُكَفِّر من لم يشرك بالله إذا لم يهاجر إلينا، أو لم يكفر ويقاتل؟! ﴿سبحانك هذا بهتان عظيم ﴾ [سورة النور، الآية: ١٦].

بل نُكَفَّر تلك الأنواع الأربعة، لأجل محادتهم لله ورسوله، فرحم الله أمرءاً نظر نفسه، وعرف أنه ملاق الله، الذي عنده الجنة والنار؛ وصلى الله على محمد وآله، وصحبه، وسلم.

## (\*) تتمـه:

الاختلاف في مسألة العذر بالجهل كغيره من الاختلافات الفقهية الاجتهادية، وربا يكون اختلافاً لفظيًا في بعض الأحيان من أجل تطبيق الحكم على الشخص المعين، أي أن الجميع يتفقون على أن هذا القول كفر، أو هذا الفعل كفر، أو هذا السرك كفر، أو هذا المعنى على هذا الشخص المعين لقيام المقتضى في حقه وانتفاء المانع أو لا

ينطبق لفوات بعض المقتضيات، أو وجود بعض الموانع. وذلك أن الجهل بالمكفّر على نوعين:

الأول: أن يكون من شخص يدين بغير الإسلام أو لا يدين بشيء ولم يكن يخطر بباله أن ديناً يخالف ما هو عليه فهذا تجري عليه أحكام الظاهر في الدنيا، وأما في الآخرة فأمره إلى الله \_ تعالى \_ والقول الراجح أنه يمتحن في الآخرة بها يشاء الله \_ عز وجل \_ والله أعلم بها كانوا عاملين، لكننا نعلم أنه لن يدخل النار إلا بذنب لقوله \_ تعالى \_: ﴿ ولا يظلم ربك أحداً ﴾. [سورة الكهف، الآية: ٤٩].

وإنها قلنا تجري عليه أحكام الظاهر في الدنيا وهي أحكام الكفر؛ لأنه لا يدين بالإسلام فلا يمكن أن يعطى حكمه، وإنها قلنا بأن الراجح أنه يمتحن في الآخرة لأنه جاء في ذلك آثار كثيرة ذكرها ابن القيم ـ رحمه الله تعالى ـ في كتابه «طريق الهجرتين» عند كلامه على المذهب الثامن في أطفال المشركين تحت الكلام على الطبقة الرابعة عشرة.

النوع الثاني: أن يكون من شخص يدين بالإسلام ولكنه

عاش على هذا المكفّر ولم يكن يخطر بباله أنه مخالف للإسلام ولا نبهه أحد على ذلك فهذا تجري عليه أحكام الإسلام ظاهراً، أما في الآخرة فأمره إلى الله \_ عز وجل \_ وقد دل على ذلك الكتاب، والسنة، وأقوال أهل العلم:

فمن أدلة الكتاب: قوله تعالى : ﴿ وما كنا معذبين حتى نبعث رسولاً ﴾ [سورة الإسراء، الآية: ١٥] وقوله: ﴿ وما كان ربك مهلك القرى حتى يبعث في أمها رسولاً يتلو عليهم آياتنا وما كنا مهلكى القرى إلا وأهلها ظالمون ﴿ [سورة القصص، الآية: ٥٩] وقوله: ﴿ رسلاً مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ﴾، [سورة النساء، الآية: ١٦٥]. وقوله: ﴿وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم فيضل الله من يشاء ويهدي من يشاء السورة إبراهيم، الآية: ٤]. وقوله: ﴿ وما كان الله ليضل قوماً بعد إذ هداهم حتى يبين لهم ما يتقون الله [سورة التوبة، الأية: ١١٥] وقوله: ﴿ وهذا كتاب أنزلناه مبارك فاتبعوه واتقوا لعلكم ترحمون أن تقولوا إنها أنزل الكتاب على طائفتين من قبلنا وإنْ كنّا عن دراستهم لغافلين أو تقولوا لو

أنّا أنزل علينا الكتاب لكنا أهدى منهم فقد جاءكم بينة من ربكم وهدى ورحمة ﴿ [سورة الأنعام، الآيات: ١٥٥ - ١٥٧] إلى غير ذلك من الآيات الدالة على أن الحجة لا تقوم إلا بعد العلم والبيان.

وأما السنة: ففي صحيح مسلم ١/١٣٤ عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة - يعني أمة الدعوة - يهودي ولا نصراني ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أصحاب النار».

وأما كلام أهل العلم: فقال في المغني ١٣١/ «فإن كان ممن لا يعرف الوجوب كحديث الإسلام، والناشىء بغير دار الإسلام، أو بادية بعيدة عن الأمصار وأهل العلم لم يحكم بكفره». وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوي ٢٢٩/٣ مجموع ابن قاسم: «إني دائماً - ومن جالسني يعلم ذلك مني من أعظم الناس نهياً عن أن ينسب معين إلى تكفير، وتفسيق، ومعصية إلا إذا علم أنه قد قامت عليه الحجة الرسالية التي من خالفها كان كافراً تارة، وفاسقاً أخرى،

وعاصياً أخرى، وأنى أقرر أن الله \_ تعالى \_ قد غفر لهذه الأمة خطأها، وذلك يعم الخطأ في المسائل الخبرية القولية، والمسائل العملية، وما زال السلف يتنازعون في كثير من هذه المسائل، ولم يشهد أحد منهم على أحد لا بكفر، ولا بفسق، ولا بمعصية \_ إلى أن قال \_ وكنت أبين أن ما نقل عن السلف والأئمة من إطلاق القول بتكفير من يقول كذا وكذا فهو أيضاً حق، لكن يجب التفريق بين الإطلاق والتعيين \_ إلى أن قال \_ والتكفير هو من الوعيد فإنه وإن كان القول تكذيباً لما قاله الرسول صلى الله عليه وسلم لكن الرجل قد يكون حديث عهد بإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة، ومثل هذا لا يكفر بجحد ما يجحده حتى تقوم عليه الحجة، وقد يكون الرجل لم يسمع تلك النصوص أو سمعها ولم تثبت عنده، أو عارضها عنده معارض اخر أوجب تأويلها وإن كان مخطئاً» أ. هـ. وقال شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب ١/٦٥ من الدرر السنية: «وأما التكفير فأنا أكفر من عرف دين الرسول، ثم بعدما عرفه سبه، ونهى الناس عنه، وعادى من فعله فهذا هو الذي أكفره». وفي ص٦٦ «وأما الكذب والبهتان فقولهم إنا نكفر بالعموم ونوجب الهجرة إلينا على من قدر على إظهار دينه، فكل هذا من الكذب والبهتان الذي يصدون به الناس

عن دين الله ورسوله، وإذا كنا لا نُكفِّر من عبد الصنم الذي على عبد القادر، والصنم الذي على أحمد البدوي وأمثالهما لأجل جهلهم، وعدم من ينبههم، فكيف نُكفِّر من لم يشرك بالله إذا لم يهاجر إلينا أولم يكفر ويقاتل» ا.ه.

وإذا كان هذا مقتضى نصوص الكتاب، والسنة، وكلام أهل العلم فهو مقتضى حكمة الله ـ تعالى ـ، ولطفه، ورأفته، فلن يعذب أحداً حتى يعذر إليه، والعقول لا تستقل بمعرفة ما يجب لله ـ تعالى ـ من الحقوق، ولو كانت تستقل بذلك لم تتوقف الحجة على إرسال الرسل.

فالأصل فيمن ينتسب للإسلام بقاء إسلامه حتى يتحقق زوال ذلك عنه بمقتضى الدليل الشرعي، ولا يجوز التساهل في تكفيره لأن في ذلك محذورين عظيمين:

أحدهما: افتراء الكذب على الله ـ تعالى ـ في الحكم، وعلى المحكوم عليه في الوصف الذي نبزه به.

أما الأول فواضح حيث حكم بالكفر على من لم يكفره الله - تعالى - فهو كمن حرم ما أحل الله؛ لأن الحكم بالتكفير أو عدمه إلى الله وحده كالحكم بالتحريم أو عدمه.

وأما الثاني فلأنه وصف المسلم بوصف مضاد، فقال: إنه كافر، مع أنه برىء من ذلك، وحري به أن يعود وصف الكفر

عليه لما ثبت في صحيح مسلم عن عبدالله بن عمر ـ رضي الله عنها ـ أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا كفر الرجل أخاه فقد باء بها أحدهما». وفي رواية: «إن كان كما قال وإلا رجعت عليه». وله من حديث أبي ذر ـ رضي الله عنه ـ أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ومن دعا رجلاً بالكفر، أو قال عدو الله وليس كذلك إلا حار عليه». يعني رجع عليه. وقوله في حديث ابن عمر: «إن كان كما قال» يعني في حكم الله ـ تعالى ـ وكذلك قوله في حديث أبي ذر: «وليس كذلك» يعنى في حكم الله ـ تعالى ـ .

وهذا هو المحذور الثاني أعني عود وصف الكفر عليه إن كان أخوه بريئاً منه، وهو محذور عظيم يوشك أن يقع به؛ لأن الغالب أن من تسرع بوصف المسلم بالكفر كان معجباً بعمله محتقراً لغيره فيكون جامعاً بين الإعجاب بعمله الذي قد يؤدي إلى حبوطه، وبين الكبر الموجب لعذاب الله ـ تعالى ـ في النار كما جاء في الحديث الذي أخرجه أحمد وأبو داود عن أبي هريرة

<sup>(</sup>١) (٢) أخرجه مسلم/ كتاب الإيهان/ باب بيان حال من قال لأخيه ياكافر.

٣) أخرجه مسلم / كتاب الإيهان / باب بيان حال إيهان من رغب عن أبيه وهو يعلم .

- رضي الله عنه - أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «قال الله عز وجل الكبرياء ردائي، والعظمة إزاري، فمن نازعني واحداً منهما قذفته في النار»(!)

فالواجب قبل الحكم بالتكفير أن ينظر في أمرين:

الأمر الأول: دلالة الكتاب، والسنة على أن هذا مكفّر لئلا يفتري على الله الكذب.

الثاني: انطباق الحكم على الشخص المعين بحيث تتم شروط التكفير في حقه، وتنتفي الموانع.

ومن أهم الشروط أن يكون عالماً بمخالفته التي أوجبت كفره لقوله ـ تعالى ـ ﴿ ومن يشاقق الرسول من بعدما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نُولِّه ما تولى ونصله جهنم وساءت مصيراً ﴾ [سورة النساء، الآية: ١١٥]. فاشترط للعقوبة بالنار أن تكون المشاقة للرسول من بعد أن يتبين الهدى له.

ولكن هل يشترط أن يكون عالماً بها يترتب على مخالفته من كفر أو غيره أو يكفي أن يكون عالماً بالمخالفة وإن كان جاهلا بها يترتب عليها؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد جـ٢ ص٣٧٦، وأبوداود/ كتاب اللباس/ باب ماجاء في الكبر، وابن ماجه/ كتاب الزهد/ باب البراءة من الكبر.

الجواب: الثاني؛ أي أن مجرد علمه بالمخالفة كاف في الحكم بها تقتضيه لأن النبي صلى الله عليه وسلم أوجب الكفارة على المجامع في نهار رمضان لعلمه بالمخالفة مع جهله بالكفارة؛ ولأن الزاني المحصن العالم بتحريم الزنا يرجم وإن كان جاهلًا بها يترتب على زناه، وربها لو كان عالماً ما زنا.

ومن الموانع من التكفير أن يكره على المُكفِّر لقوله \_ تعالى \_: ﴿ من كفر بالله من بعد إيهانه إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيهان ولكن من شرح بالكفر صدراً فعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم ﴾ [سورة النحل، الآية: ١٠٦].

ومن الموانع أن يغلق عليه فكره وقصده بحيث لا يدري ما يقول لشدة فرح، أو حزن، أو غضب، أو خوف ونحو ذلك، لقوله \_ تعالى \_: ﴿ وليس عليكم جناح فيما أخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ [سورة الأحزاب، الآية: ٥]. وفي صحيح مسلم ٢١٠٤ عن أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_ أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لله أشد فرحاً بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته فرحاً بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة، فانفلت منه وعليها طعامه وشرابه، فأيس منها، فأتى شجرة فاضطجع في ظلها قد أيس من راحلته، فبينها هو كذلك إذا بها قائمة عنده، فأخذ بخطامها، ثم قال من شدة

الفرح: اللهم أنت عبدي، وأنا ربك، أخطأ من شدة الفرح».

ومن الموانع أيضاً أن يكون له شبهة تأويل في الكفر بحيث يظن أنه على حق؛ لأن هذا لم يتعمد الإثم والمخالفة فيكون داخلا في قوله ـ تعالى ـ : ﴿ وليس عليكم جناح فيها أخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم السورة الأحزاب، الآية: ٥]. ولأن هذا غاية جهده فيكون داخلا في قوله ـ تعالى ـ : ﴿ لا يكلف الله نفسا إلا وسعها الها وسعها إلى المورة البقرة، الآية: ٢٨٦]. قال في المغني ١٨/٨: «وإن استحل قتل المعصومين وأخذ أموالهم بغير شبهة ولا تأويل فكذلك \_ يعني يكون كافرا \_ وإن كان بتأويل كالخوارج فقد ذكرنا أن أكثر الفقهاء لم يحكموا بكفرهم مع استحالاهم دماء المسلمين وأمواهم، وفعلهم ذلك متقربين به إلى الله تعالى» إلى أن قال «وقد عرف من مذهب الخوارج تكفير كثير من الصحابة ومن بعدهم واستحلال دماءهم، وأموالهم، واعتقادهم التقرب بقتلهم إلى ربهم، ومع هذا لم يحكم الفقهاء بكفرهم لتأويلهم، وكذلك يخرج في كل محرم استحل بتأويل مثل هذا». وفي فتاوى شيخ الإسلام

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم/ كتاب التوبة/ باب في الحض على التوبة والفرح بها.

ابن تيمية ٣٠/١٣ مجموع ابن قاسم: «وبدعة الخوارج إنها هي من سوء فهمهم للقران، لم يقصدوا معارضته، لكن فهموا منه ما لم يدل عليه، فظنوا أنه يوجب تكفير أرباب الذنوب» وفي ص ٢١٠ منه «فإن الخوارج خالفوا السنة التي أمر القرآن باتباعها، وكفروا المؤمنين الذين أمر القرآن بموالاتهم. . وصاروا يتبعون المتشابه من القران فيتأولونه على غير تأويله من غير معرفة منهم بمعناه ولا رسوخ في العلم، ولا اتباع للسنة، ولا مراجعة لجماعة المسلمين الذين يفهمون القرآن». وقال أيضاً ٢٨/٢٨ من المجموع المذكور: «فإن الأئمة متفقون على ذم الخوارج وتضليلهم، وإنها تنازعوا في تكفيرهم على قولين مشهورين»، لكنه ذكر في ٢١٧/٧ «أنه لم يكن في الصحابة من يكفرهم لا على بن أبي طالب ولا غيره، بل حكموا فيهم بحكمهم في المسلمين الظالمين المعتدين كما ذكرت الآثار عنهم بذلك في غير هذا الموضع». وفي ١٨/٢٨ «أن هذا هو المنصوص عن الأئمة كأحمد وغيره». وفي ٢٨٢/٣ قال: «والخوارج المارقون الذين أمر النبي صلى الله عليه وسلم بقتالهم قاتلهم أمير المؤمنين على بن أبي طالب أحد الخلفاء الراشدين، واتفق على قتالهم أئمة الدين من الصحابة، والتابعين، ومن بعدهم، ولم يكفرهم على بن أبي

طالب، وسعد بن أبي وقاص، وغيرهما من الصحابة، بل جعلوهم مسلمين مع قتالهم، ولم يقاتلهم على حتى سفكوا الدم الحرام، وأغاروا على أموال المسلمين فقاتلهم لدفع ظلمهم وبغيهم، لا لأنهم كفار، ولهذا لم يسب حريمهم، ولم يغنم أموالهم، وإذا كان هؤلاء الذين ثبت ضلالهم بالنص، والإجماع، لم يكفروا مع أمر الله ورسوله صلى الله عليه وسلم بقتالهم فكيف بالطوائف المختلفين الذين اشتبه عليهم الحق في مسائل غلط فيها من هو أعلم منهم، فلا يحل لأحد من هذه الطوائف أن يكفر الأخرى، ولا تستحل دمها ومالها، وإن كانت فيها بدعة محققة، فكيف إذا كانت المكفرة لها مبتدعة أيضاً، وقد تكون بدعة هؤلاء أغلظ، والغالب أنهم جميعاً جهال بحقائق ما يختلفون فيه». إلى أن قال: «وإذا كان المسلم متأولا في القتال، أو التكفير لم يكفر بذلك». إلى أن قال في ص٢٨٨: «وقد اختلف العلماء في خطاب الله ورسوله هل يثبت حكمه في حق العبيد قبل البلاغ على ثلاثة أقوال في مذهب أحمد وغيره. . والصحيح ما دل عليه القرآن في قوله ـ تعالى ـ: ﴿ وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا ﴾. [سورة الإسراء، الآية: ١٥]. وقـولـه: ﴿ رسلا مبشرين ومنـذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل كله. [سورة النساء،

الأية: ١٦٥]. وفي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم: «ما أحد أحب إليه العذر من الله، من أجل ذلك أرسل الرسل مبشرين ومنذرين»(١).

والحاصل أن الجاهل معذور بها يقوله أو يفعله مما يكون كفراً، كها يكون معذوراً بها يقوله أو يفعله مما يكون فسقاً، وذلك بالأدلة من الكتاب والسنة، والاعتبار، وأقوال أهل العلم.

(۱) حينها حذر الشيخ ـ رحمه الله ـ من أمرين أحدهما خوف الإنسان على نفسه من أن يظن ما ظن هؤلاء في معنى التوحيد أنه هو إفراد الله تعالى بالخلق والرزق والتدبير بين ـ رحمه الله ـ أن الواجب على الإنسان أن يكون على خوف دائماً، ثم يذكر

<sup>(</sup>۱) البخاري/ كتاب التوحيد/ باب قول النبي ﷺ (لا شخص أغير من الله)، ومسلم/ كتاب اللعان.

وَاعْلَمْ أَنَّهُ سُبْحَانه مِنْ حِكْمَتِهِ لَمْ يَبْعَثْ نَبِيّاً بِهَذَا التَّوحِيدِ إِلَّا جَعَلَ له أَعْدَاءً كما قال الله تعالى: ﴿ وَكَذَلِك جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُواً شَيَاطِينَ الْإِنْسُ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ القَوْلِ فَرُوراً ﴾ (١) [سورة الأنعام، الآية: ١١٢].

حال القوم الذين قالوا لموسى: ﴿ اجعل لنا إلها كما لهم الهة قال إنكم قوم تجهلون إن هؤلاء متبر ما هم فيه وباطل ما كانوا يعملون ﴿ [سورة الأعراف، الآيتان: ١٣٨، ١٣٩]. فبين لهم أن سؤالهم أن يجعل لهم الهة كما كان هؤلاء لهم آلهة من الجهل فهذا يؤدي إلى خوف الإنسان على نفسه من أن يتيه في الضلالات والجهالات حيث يظن أن معنى «لا إله إلا الله» أي لا خالق ولا رازق ولا مدبر إلا الله \_ عز وجل \_ وهذا الذي قاله الشيخ \_ رحمه الله \_ وحذر منه وقع فيه عامة المتكلمين الذي تكلموا في التوحيد حيث قالوا إن معنى «لا إله إلا الله» أي لا مخترع ولا قادر على الاختراع إلا الله ففسروا هذه الكلمة العظيمة بتفسير باطل لم يفهمه أحد من المسلمين، بل ولا غير المسلمين حتى المشركون الذين بعث فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا يعرفون معنى هذه الكلمة أكثر مما يعرفها هؤلاء المتكلمون.

(١) نبه المؤلف ـ رحمه الله تعالى ـ في هذه الجملة على فائدة عظيمة

حيث بين أن من حكمة الله \_ عز وجل \_ أنه لم يبعث نبياً إلا جعل له أعداءً من الإنس والجن، وذلك أن وجود العدو يمحص الحق ويبينه فإنه كلما وجد المعارض قويت حجة الآخر، وهذا الذي جعله الله تعالى للأنبياء جعله أيضاً لاتباعهم فكل اتباع الأنبياء يحصل لهم مثل ما يحصل للأنبياء قال الله تعالى: ﴿وكذلك جعلنا لكل نبي عدواً شياطين الإنس والجن يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القسول غروراً وقال: ﴿وكذلك جعلنا لكل نبي عدواً من المجرمين غروراً وقال: ﴿وكذلك جعلنا لكل نبي عدواً من المجرمين المجرمين يعتدون على الرسل واتباعهم وعلى ما جاءوا به المرين:

الأول: التشكيك.

الثانية: العدوان.

أما التشكيك فقال الله تعالى في مقابلته ﴿ كفى بربك هادياً ﴾ لمن أراد أن يضله أعداء الأنبياء.

وأما العدوان فقال الله تعالى في مقابلته ﴿ ونصيراً ﴾ لمن أراد أن يردعه أعداء الأنبياء.

فالله تعالى يهدي الرسل وأتباعهم وينصرهم على أعدائهم ولو كانوا من أقوى الأعداء، فعلينا أن لا نيأس لكثرة الأعداء

وقوه من يقاوم الحق فإن الحق كها قال ابن القيم ـ رحمه الله: الحق منصور وممتحن فلا تعجب فهذي سنة الرحمن فلا يجوز لنا أن نيأس بل علينا أن نطيل النفس وأن ننتظر وستكون العاقبة للمتقين، فالأمل دافع قوي للمضي في الدعوة والسعي في إنجاحها، كها أن اليأس سبب للفشل والتأخر في الدعوة.

(۱) يعني أن أعداء الرسل الذين يجادلونهم ويكذبونهم قد يكون عندهم علوم كثيرة وكتب وشبهات يسمونها «حججاً» يلبسون بها على الناس فيلبسون الحق بالباطل كما قال تعالى: ﴿فلما جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بها عندهم من العلم وحاق بهم ما كانوا به يستهزؤن ﴾ وهذا الفرح مذموم ؛ لأنه فرح بغير ما يرضى الله فيكون من الفرح المذموم .

وأشار المؤلف ـ رحمه الله تعالى ـ بهذه الجملة إلى أنه ينبغي أن نعرف ما عند هؤلاء من العلوم والشبهات من أجل أن نرد عليهم بسلاحهم وهذا من هدي النبي صلى الله عليه وسلم وهذا لما بعث معاذاً إلى اليمن قال له: «إنك تأتي قوماً أهل

إِذَا عَرَفْت ذلك، وعَرَفْت أَنَّ الطريقَ إِلَى الله لابُدَّ لهُ مِنْ أَعْدَاء قاعِدِين عَلَيْهِ، أَهْلِ فَصَاحةٍ وعلَّم وحُجَج ، فَالواجِبُ عَلَيْك أَنْ تَتَعَلَّم من دِين الله ما يَصِيرُ لَكَ سِلاحاً تُقَاتِلُ بِهِ هؤلاء عَلَيْك أَنْ تَتَعلَّم من دِين الله ما يَصِيرُ لَكَ سِلاحاً تُقَاتِلُ بِهِ هؤلاء الشَّياطِين النين قال إمَامَهُمْ ومُقَدَّمُهم لِرَبِّك - عَزَّ وَجَلَّ - الشَّياطِين النين النين قال إمَامَهُمْ ومُقَدَّمُهم لِرَبِّك - عَزَّ وَجَلَّ وَجَلَّ الشَّياطِين النين أَيْدِيَهُم ومِنْ فَلَاقْعُدَنَّ هُمْ صِرَاطَك المُسْتَقِيم ثُمَّ لآتِينَهُم من بَينْ أَيْدِيَهُم ومِنْ خَلْفِهِم وعن أيانهم وعَنْ شَهَائِلِهِم ولا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِيْن ﴿ (١) حَلْفِهِم وعن أَيانهم وعَنْ شَهَائِلِهِم ولا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِيْن ﴾ (١)

كتاب»(١) وذلك من أجل أن يستعد لهم ويعرف ما عندهم من الكتاب حتى يرد عليهم بها جاءوا به.

(۱) إذا عرفت هذا أي أن لهؤلاء الأعداء كتباً وعلوماً وحججاً يلبسون بها الحق بالباطل فعليك أن تستعد لهم، والإستعداد لهم يكون بأمرين:

أحدهما: ما أشار إليه المؤلف رحمه الله بأن يكون لديك من الحجج الشرعية والعقلية ما تدفع به حجج هؤلاء وباطلهم.

الثاني: ـ أن تعرف ما عندهم من الباطل حتى ترد عليهم

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري/ كتاب المغازي/ باب بعث أبي موسى ومعاذ إلى اليمن، ومسلم/ كتاب الإيهان/ باب الدعاء إلى الشهادتين.

وَلَكِنْ إِذَا أَقْبَلْتَ على الله وأَصْغَيْتَ إِلَى حُجَجِه وَبَينَاتِه فَلا عَلَى وَلَكِنْ إِذَا أَقْبَلْتَ على الله وأَصْغَيْتَ إِلَى حُجَجِه وَبَينَاتِه فَلا تَخَوْن ولا تَحْزَن ﴿إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَان ضَعِيْفاً ﴾ (١) [سورة النساء، الآبة: ٧٦]

به، ولهذا قال شيخ الإسلام ـ رحمه الله ـ في كتابه درء تعارض النقل والعقل، قال: «إنه ما من إنسان يأتي بحجة يحتج بها على الباطل إلا كانت حجة عليه وليست حجة له».

وهذا الأمركما قال رحمه الله فإن الحجة الصحيحة إذا إحتج بها المبطل على باطله فإنها تكون حجة عليه وليست حجة له، فعلى من أراد أن يجادل هؤلاء يتأكد أن يلاحظ هذين الأمرين:

الأمر الأول: \_ أن يفهم ما عندهم من العلم حتى يرد عليهم به .

والأمر الثاني: - أن يفهم الحجج الشرعية والعقلية التي يرد بها على هؤلاء.

(۱) يريد المؤلف ـ رحمه الله ـ أن يشجع من أقبل على الله تعالى وعرف الحق بأن لا يخاف من حجج أهل الباطل؛ لأنها حجج واهية وهي من كيد الشيطان وقد قال الله تعالى: ﴿إِن كيد الشيطان كان ضعيفاً ﴾.

وفي ذلك يقول القائل:

وَالْعَامِّي مِنْ الْمُوَجِّدِينَ يَغْلِبُ أَلْفاً مِن علماء هؤلاء المُشْرِكِين كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّ جُنْدَنا لَهُمُ الْغَالِبُونَ ﴿(١) [سورة الصافات، الآية: ١٧٣].

حجج تهافت كالزجاج تخالها حقاً وكل كاسر ومكسور

(۱) قال الشيخ رحمه الله تعالى : «والعامي من الموحدين يغلب ألفاً

من علماء هؤلاء المشركين» واستدل بقوله تعالى ﴿وإن جندنا
هم الغالبون﴾ العامي من الموحدين يعني من الذين يقرون
بالتوحيد بأنواعه الشلاثة (الألوهية، والربوبية، والأسماء
والصفات)، يغلب ألفاً من علماء المشركين؛ لأن علماء هؤلاء
المشركين يوحدون الله \_ عز وجل \_ توحيداً ناقصاً حيث إنهم
لا يوحدونه إلا بتوحيد الربوبية فقط، وهذا توحيد ناقص ليس
هو توحيداً في الحقيقة بدليل أن النبي صلى الله عليه وسلم
قاتل المشركين الذين يوحدون الله هذا التوحيد، ولم ينفعهم
هذا التوحيد ولم تعصم به دماءهم وأموالهم، والعامي من
الموحدين يقر بأنواع التوحيد الثلاثة: \_\_

توحيد الربوبية، والألوهية، والأسهاء والصفات، فيكون خيراً من هؤلاء.

فَجُنْدُ الله هُمُ الْغَالِبُونَ بِالْحُجَّةِ واللِّسَانِ، كَمَا أَنَّهُم الْغَالِبُونَ بِالْحُجَّةِ واللِّسَانِ، كَمَا أَنَّهُم الْغَالِبُونَ بِالسَّيْفِ والسِّنَانِ (١) ......

(١) أشار المؤلف ـ رحمه الله ـ إلى أن جند الله وهم عباده المؤمنون الذين ينصرون الله ورسوله يجاهدون الناس بأمرين:

الأول: الحجة والبيان وهذا بالنسبة للمنافقين الذين لا يظهرون عداوة المسلمين فهؤلاء يجاهدون بالحجة والبيان.

الثاني: من يجاهد بالسيف والسنان وهم المظهرون للعداوة وهم الكفار الخلص المعلنون بكفرهم وفي هذا والذي قبله يقول الله \_ عز وجل \_ ﴿يا أيها النبي جاهد الكفار والمنافقين وأغلظ عليهم ومأواهم جهنم وبئس المصير ﴿. [سورة التحريم، الآية: ٩].

والجهاد بالحجة والبيان يكون للكفار الخلص المعلنين لكفرهم أولاً، ثم يجاهدون بالسيف والسنان ثانياً، ولا يجاهدون بالسيف والسنان إلا بعد قيام الحجة عليهم.

والواجب على الأمة الإسلامية أن تقابل كل سلاح يصوب نحو الإسلام بها يناسبه، فالذين يحاربون الإسلام بالأفكار والأقوال يجب أن يبين بطلان ما هم عليه بالأدلة النظرية العقلية إضافة إلى الأدلة الشرعية، والذين يحاربون الإسلام من الناحية الاقتصادية يجب أن يدافعوا، بل أن يهاجموا إذا

وإنَّما الخوْفُ على المُوَحِّدِ الذي يَسْلُكُ الطرِيقَ وَليْسَ مَعَهُ سِلاحٌ (١).

وَقَدْ مَنَ الله تعالى عَلَيْنَا بِكِتَابِهِ الذي جَعَلَهُ: ﴿ تِبْيَاناً لِكُلِّ شِيء وَهُدَى وَرَحْمَةً وبُشْرَى للمُسْلِمِينَ ﴾ (٢) [سورة النحل، الآية: ٨٩].

أمكن، بمثل ما يحاربون به الإسلام، والذين يحاربون الإسلام بالأسلحة يجب أن يقاوموا بها يناسب تلك الأسلحة.

(۱) أي أن الخوف من أعداء الأنبياء إنها هو على الموحد الذي يسلك الطريق وليس معه سلاح؛ لأنه ليس له علم يتسلح به فيخشى أن يجادله أحد من هؤلاء المشركين فتضيع حجته فيهلك، فلابد أن يكون عند الإنسان علم يدفع به الشبهات ويفحم به الخصم؛ لأن المجادل يجتاج إلى أمرين:

الأول: إثبات دليل قوله.

الثاني: إبطال دليل خصمه.

ولا سبيل إلى ذلك إلا بمعرفة ما هو عليه من الحق، وما عليه خصمه من الباطل ليتمكن من دحض حجته.

(٢) من الله علينا بكتابه العزيز الذي ﴿لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد﴾ [سورة فصلت، الآبة:٤١] وجعله سبحانه وتعالى تبياناً أي مبيناً لكل شيء يحتاجه الناس في معاشهم ومعادهم ثم إن تبيان القرآن

للأشياء ينقسم إلى قسمين: ـ

الأول: أن يبين الشيء بعينه مثل قوله تبارك وتعالى: 
﴿
حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير ﴿
الله الله الله الله عليكم أمهاتكم وبناتكم وبناتكم وأخواتكم وعاتكم وخالاتكم وبنات الأخ وبنات الأخت وأمهاتكم التي أرضعنكم وأخواتكم من الرضعة وأمهت وأمهاتكم التي أرضعنكم وأخواتكم من الرضعة وأمهت نسآئكم وربائبكم التي في حجوركم من نسائكم التي دخلتم بهن فإن لم تكونوا دخلتم بهن فلا جناح عليكم وحلئل أبنائكم الذين من أصلبكم وأن تجمعوا بين الأختين إلا ما قد سلف إن الله كان غفوراً رحياً \* والمحصنت من النسآء إلا ما ملكت أيمنكم كتب الله عليكم وأحل لكم ما وراء ذلكم ﴿
[سورة النساء، الأينان: ٢٤، ٢٢].

الثاني: أن يكون التبيان بالإشارة إلى موضع البيان مثل قوله تعالى: ﴿وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة ﴾ [سورة النساء، الآية:١١٣]. فأشار الله تعالى إلى الحكمة التي هي السنة، فإنها تبين القرآن وكذلك قوله تعالى: ﴿فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون ﴾ [سورة النحل، الآية:٤٣]وأيضاً [سورة النجل، الآية:٢]وأيضاً [سورة النجل، الآية:٢].

فهذا يبين أننا نرجع في كل شيء إلى أهله الذين هم أهل

فَلا يَأْتِي صَاحِبُ بَاطِل بِحُجَّةٍ إلا وفي القُرْآن ما يَنْقُضُها ويُبَيِّنُ بُطْلانهَا، كما قال تعالى: ﴿ولا يَأْتُونَك بِمَثَل إلا جِئْنَاكَ بِالْحقّ وأَحْسَنَ تَفْسِيراً ﴾ (١) [سورة الفرقان، الآية: ٣٣].

الذكر به ولهذا يذكر أن بعض أهل العلم أتاه رجل من النصارى يريد الطعن في القرآن الكريم وكان في مطعم فقال له هذا النصراني: أين بيان كيف يصنع هذا الطعام؟ فدعا الرجل صاحب المطعم وقال له: صف لنا كيف تصنع هذا الطعام؟ فوصفه، فقال: هكذا جاء في القرآن فتعجب المطعم وقال: هكذا جاء في القرآن فتعجب النصراني وقال: كيف ذلك؟ فقال: إن الله \_عز وجل \_ النصراني وقال: هناله الذكر إن كنتم لا تعلمون [سررة الانبياء، الآية: ١٢]. فين لنا مفتاح العلم بالأشياء بأن نسأل أهل الذكر بها أي أهل العلم به، وهذا من بيان القرآن بلا شك فالاحالة على من يحصل بهم العلم هي فتح للعلم.

(۱) لا يأتي مبطل بحجة على باطله إلا وفي القرآن ما يبين هذه الحجة الباطلة، بل إن كل صاحب باطل استدل لباطله بدليل صحيح من الكتاب والسنة فهذا الدليل يكون دليلاً عليه كها ذكر شيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى ـ في مقدمة كتابه درء تعارض النقل والعقل أنه ما من صاحب بدعة وباطل يحتج لباطله بشيء من الكتاب أو من السنة الصحيحة إلا كان ذلك الدليل دليلاً عليه وليس دليلاً له.

قَالَ بَعْضُ الْمُفَسِّرِينَ هَذِهِ الآيَةُ عَامَّةٌ فِي كُلِّ حُجَّةٍ يَأْتِي بِهَا أَهْلُ الْبَاطِلِ إِلَى يَوْمِ القِيَامة، وأَنَا أَذْكُر لَكُ أَشْياء مِمَّا ذَكَرَ الله في كِتَابِهِ جَوَاباً لِكَلامٍ احْتَجَّ بِهِ المُشْرِكُونَ في زَمَانِنَا عَلَيْنَا (١).

(۱) قال المؤلف رحمه الله مستدلاً على أن الرجل الموحد ستكون له حجة أبلغ وأبين من حجة غير الموحد مهما بلغ من الفصاحة والبيان كما قال تعالى: ﴿ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيراً ﴾ أي لا يأتونك بمثل يجادلونك به ويلبسون الحق بالباطل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيراً ولهذا تجد في القرآن كثيراً ما يجيب الله تعالى عن أسئلة هؤلاء المشركين وغيرهم ليبين ـ عز وجل ـ للناس الحق، وسيكون الحق بيناً لكل أحد.

ولكن هاهنا أمر يجب التفطن له وهو: أنه لا ينبغي للإنسان أن يدخل في مجادلة أحد إلا بعد أن يعرف حجته ويكون مستعداً لدحرها والجواب عنها، لأنه إذا دخل في غير معرفة صارت العاقبة عليه، إلا أن يشاء الله كها أن الإنسان لا يدخل في ميدان المعركة مع العدو إلا بسلاح وشجاعة، ثم ذكر المؤلف رحمه الله أنه سيذكر في كتابه هذا كل حجة أتى بها المشركون ليحتجوا بها على شيخ الإسلام - رحمه الله - ويكشف هذه الشبهات لأنها في الحقيقة ليست حججاً، ويكشف هذه الشبهات لأنها في الحقيقة ليست حججاً،

فَنَقُولُ: جَوَابُ أَهْلِ البَاطِلِ مِنْ طَرِيقَيْنَ: مُجْمَل ، وَمُفَصَّل ، أَمَّا المُجْملُ: وفَهُوَ الأَمْرَ العَظِيمُ والفَائِدةُ الكَبِيرةُ لِمَّن عَقَلها وذلك قوله تعالى: ﴿هُوَ الذي أَنْزَل عَلَيْك الكِتَابِ مِنْهُ آياتٌ عُقَلها وذلك قوله تعالى: ﴿هُوَ الذي أَنْزَل عَلَيْك الكِتَابِ مِنْهُ آياتٌ عُكَهَاتُ هُنَ أَمُّ الكِتَابِ وأَخَرُ مُتشابَهَاتٌ فَأَمَّا الذين في قُلُوبِهمْ زَيغٌ عُحْكَهَاتُ هُنَّ أَمُّ الكِتَابِ وأَخَرُ مُتشابَهَاتٌ فَأَمَّا الذين في قُلُوبِهمْ زَيغٌ فَيُتَبعون ما تَشَابِه مِنْهُ ابْتِغَاء الفِتْنَةِ وابْتِغَاء تَأْوِيلِه وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلهُ إلا فَيَتَبعون ما تَشَابِه مِنْهُ ابْتِغَاء الفِتْنَةِ وابْتِغَاء تَأُويلِه وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلهُ إلا الله ﴿ (١) [سورة آل عمران، الآية: ٧].

(۱) بين رحمه الله تعالى أنه سيجيب على هذه الشبهات بجوابين: ما أحدهما: مجمل عام صالح لكل شبهة.

الثاني: مفصل، وهكذا ينبغي لأهل العلم في باب المناظرة والمجادلة أن يأتوا بجواب مجمل حتى يشمل ما يحتمل أن يورده الملبسون المشبهون ويأتي بجواب مفصل لكل مسألة بعينها قال الله تعالى: «كتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير» [سورة هود، الأية: ١] فذكر في الجواب المجمل رحمه الله: أن هؤلاء الذين يتبعون المتشابه هم الذين في قلوبهم زيغ كما صح ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم في قوله تعالى: «هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وآخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون. . . » [سورة آل عمران، الأية: ٧]

ولكنها تشبيه وتلبيس.

وَقَدْ صَحَّ (۱) عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إذَا رَأَيْتُم الذين يَتَبِعُون ماتَشَابه مِنْهُ فَأُولئِك الذين سَمَّى الله فَاحْذَرُوهُمْ».

ولهذا تجد أهل الزيغ والعياذ بالله يأتون بالآيات المتشابهات ليلبسوا بها على باطلهم فيقولون مثلاً قال الله تعالى كذا وقال في موضع آخر كذا؟ فكيف يكون، وهذا مثل ما حصل لنافع ابن الأزرق مع ابن عباس رضى الله عنهما في مناظرته التي ذكرها السيوطي في الإتقان وربما يكون غيره ذكرها وهي مفيدة.

(۱) قال الشيخ ـ رحمه الله ـ وقد صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه. فأولئك الذين سمى الله فاحذروهم» (۱) استدل المؤلف ـ رحمه الله ـ بهذا الحديث على أن الرجل الذي يتبع المتشابه من القرآن أو من السنة وصار يلبس به على باطله فهؤلاء هم الذين سماهم الله ووصفهم بقوله: ﴿فأما الذين في قلوبهم زيغ ﴾ [سورة آل عمران، الآبة: ٧]. الآبة ثم أمر النبي صلى الله عليه وسلم بالحذر منهم فقال احذروهم من أن يضلوكم عن سبيل الله بالحذر منهم فقال احذروهم من أن يضلوكم عن سبيل الله

<sup>(</sup>۱) البخاري/ كتاب التفسير ـ سورة آل عمران، ومسلم/ العلم/ باب النهي عن اتباع متشابه القرآن.

مِثَالَ ذلك: إذا قال لك بعض المشركين: ﴿ أَلا إِنَّ أَوْلِيَاء الله لا خَوْفٌ عَلَيهِمْ ولا هُمْ يَحْزَنون ﴾ ، [سورة يونس، الابة: ٢٦]. وأنَّ الشَفَاعة حَقِّ، وأنَّ الأَنْبِيَاء لهُمْ جَاهُ عِند الله ، أو ذَكَر كلاماً للنبي صلى الله عليه وسلم ، يَسْتَدلُ بِهِ على شيء مِنْ بَاطِلِه ، وأنْتَ لا تَفْهم مَعنى الْكلام الذي ذكرَهُ ، فَجَاوِبْهُ بِقَوْلِكَ: إِنَّ الله ذَكر في كِتَابِهِ أَنَّ مَعنى الْكلام الذي ذكرَهُ ، فَجَاوِبْهُ بِقَوْلِكَ: إِنَّ الله ذَكر في كِتَابِهِ أَنَّ الذين في قُلُوبِم زَيْغ يَتْرُكُون المُحْكَم ويَتَّبِعُون المُتشَابِة .

باتباع هذا المتشابه واحذروا طريقهم أيضاً فالتحذير هنا يشمل التحذير عن طريقهم والتحذير منهم أيضاً، ثم ضرب المؤلف لهم مثلاً بأن يقول لك المشرك أليس الله يقول: ﴿ألا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يجزئون ﴾ أوليس للأولياء جاه عند الله سبحانه وتعالى؟ أو ليست الشفاعة ثابتة بالقرآن والسنة؟ وما أشبه ذلك من هذه الأشياء فقل: نعم كل هذا حق ولكنه ليس فيه دليل على أن تشرك بهؤلاء الأولياء، أو بهؤلاء الرسل، أو بهولاء الذين عندهم شفاعة عند الله \_عز وجل \_ ودعواك أن هذا يدل على ذلك دعوى باطلة لا يحتج بها إلا مبطل وما أنت إلا من الذين قال الله فيهم: ﴿فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ﴾ ولو أنك رددت هذا المتشابه إلى المحكم لعلمت أن هذا لا دليل لك فيه .

وَمَا ذَكَرْتُه لك من أَنَّ الله تَعَالَى ذكر أَنَّ المُسْرِكِين يُقِرُّون بالرُّبُوبِيْة، وأَنَّ كُفْرِهم بِتَعلَّقِهم على الملائِكِة والأنْبِياء والأوْلياء مع قولهم: ﴿هَوُلاء شُفعَاؤنا عِنْد الله ﴾ [سورة يونس، الآية: ١٨] هذا أَمْرُ مُحْكُمٌ بَينٌ لا يَقْدِرُ أَحَدُ أَنْ يُغَيِّرَ مَعْنَاه (١).

وَمَا ذَكَرْتَ لِي أَيُّهَا الْمُشْرِكَ مِن القُرآن أَوْ كلام النبي صَلَّى الله عليه وسَلَّم، لا أَعْرِف مَعْناهُ، وَلكِن أَقْطَعُ أَنَّ كلام الله لا يُتَناقِض، وأنَّ كلام الله لا يُتَناقِض، وأنَّ كلام الله عليه وسلم لا يُخَالِف كلام الله (٢).

<sup>(</sup>۱) ذكر المؤلف ـ رحمه الله ـ كيف نرد المتشابه إلى المحكم أن المشركين كانوا مقرون بتوحيد الربوبية ويؤمنون بذلك إيهاناً لا شك فيه عندهم ولكنهم يعبدون الملائكة وغيرهم ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله ومع هذا كانوا مشركين استباح النبي صلى الله عليه وسلم دماءهم وأموالهم وهذا نص محكم لا اشتباه فيه دال على أن الله لا شريك له في ألوهيته وفي عبادته كما أنه لا شريك له في ربوبيته وملكه، وأن من أشرك بالله في ألوهيته فهو مشرك وإن وحده في الربوبية.

<sup>(</sup>۲) قوله ـ رحمه الله ـ «ما ذكرت أيها المشرك من كلام الله تعالى وكلام رسوله لا أعرف معناه، ولكني أعلم أن كلام الله لا يتناقض، وأن كلام النبي صلى الله عليه وسلم لا يخالف كلام الله يريد بقوله: «لا أعرف معناه» أي لا أعرف معناه الذي

أنت تدعيه، وإنني أنكره ولا أقربه، لأنني أعلم أن كلام الله لا يتناقض، وأن كلام النبي صلى الله عليه وسلم لا يخالف كلام الله، قال تعالى: ﴿ أفلا يتدبرون القرآن ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً ﴿ [سورة النساء، الآية: ٨٦]، وقال تعالى: ﴿ونزلنا عليك الكتاب تبيانا لكل شيء ﴿ [سورة النحل، الآية: ٨٩]، وقال تعالى: ﴿ لتبين للناس ما نزل إليهم ولعلهم يتفكرون ﴿ [سورة النحل، الآية: ٤٤]، وكلام الرسول صلى الله عليه وسلم لا يخالف كلام الله، وكذلك كلام الله لا يناقض بعضه بعضا، وقد أخبر سبحانه وتعالى أنه لا شريك له، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله. . . »(١) إلى آخر الحديث، وهذا كله يؤيد بعضه بعضا، ويدل على أن الله تعالى ليس له شريك في الألوهية كما أنه ليس له شريك في الربوبية.

<sup>(</sup>١) البخاري/ الإيهان/ باب قول النبي رَبِيَ الإسلام على خمس، ومسلم/ كتاب الإيهان/ باب بيان أركان الإسلام.

وَهَذَا جَوَابٌ جَيدٌ سَدِيدٌ (١) ولكنْ لا يَفْهمُه (٢) إلاَّ من وَفَقَهُ الله فلا تَسْتهن به، فإنَّه كما قال تعالى: ﴿ وَمَا يُلَقَّاها إلاَّ الذين صَبَرُوا وما يُلقَّاها إلا ذو حَظِّ عَظِيم ﴾ [سورة نصلت، الآبة: ٣٠]. وأمَّا الجوابُ المُفَصَّل (٣) فإنَّ أعْداء الله لهمُ اعْتِرَاضاتُ وأمَّا الجوابُ المُفَصَّل (٣) فإنَّ أعْداء الله لهمُ اعْتِرَاضاتُ

- (٢) قوله: «ولكن لا يفهمه. . . إلخ» يعني أن هذا الجواب لا يفهمه إلا من وفقه الله فكشف عنه فتنة الشبهات وفتنة الشهوات ثم استدل لذلك بقوله تعالى: ﴿وما يلقاها إلا الذين صبروا أي ما يوفق للدفع بالتي هي أحسن.
- (٣) قوله رحمه الله تعالى: «أما الجواب المفصل... إلخ» لأن الجواب المفصل... إلخ» لأن الجواب الأول كان مجملًا يرد به الإنسان على كل شبهة، ثم هناك جواب مفصل أي مميز بعضه عن بعض بحيث تدفع به شبهة كل واحد بعينها.

<sup>(</sup>۱) قوله رحمه الله: «وهذا جواب جيد سديد» يعني قول الإنسان لخصمه أن كلام الله تعالى لا يتناقض، وأن كلام النبي صلى الله عليه وآله وسلم لا يخالف كلام الله، وأن الواجب رد المتشابه إلى المحكم، فهذا أجاب بجواب سديد أي ساد لمحله لا يمكن لأحد أن يناقضه، أو يرد عليه ما ينقضه لأنه كلام محكم مبني على الدليلين: السمعي، والعقلي وما كان كذلك فإنه جواب لا يمكن لأي مبطل أن ينقضه.

كثيرة على دِين الرَّسُل يَصُدُّون بها النَّاس عَنْهُ، منها: قَولُهُم نحنُ لا نُشْرِك بالله، بل نَشْهَدُ أَنَّهُ لا يَخْلُق ولا يَرْزُقُ ولا يَنْفعُ ولا يَضُرُّ إلا الله وَحْدَهُ لا شَرِيك لهُ، وأنَّ مُحمَّداً صَلَّى الله عليه وسلم لا يَمْلِك لِنَفْسه نِفْعاً ولا ضَرَا فَضْلاً عن عَبْدالقادر أو غَيْره.

فإذا قال لك المشرك: أنا لا أشرك بالله، بل أشهد أنه لا يخلق، ولا يرزق، ولا ينفع، ولا يضر إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً صلى الله عليه وآله وسلم لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً فضلاً عمن دونه صلى الله عليه وآله وسلم، كعبد القادر يعني ابن موسى الجيلاني ـ على خلاف في اسم أبيه ـ كان من كبار الزهاد والمتصوفين ولد سنة ٤٧١ بجيلان وتوفي سنة ٤٧١ في بغداد وكان حنبلي المذهب، وهذا هو التوحيد، فهذه شبهة يلبس بها ولكنها شبهة داحضة لا تفيده شيئاً.

(١) قوله «ولكن أنا مذنب. . . إلخ» هذا بقية كلام المشبه، فأجبه بأن ما ذكرت هو ما كان عليه المشركون الذين قاتلهم النبي

## وَقُرأَ عَلَيْهِ مَا ذَكَرَ الله في كِتَابِهِ ووضَّحَهُ (١).

صلى الله عليه وسلم واستباح دماءهم ونساءهم وأموالهم، ولم يغنهم هذا التوحيد شيئاً.

(١) قوله: «واقرأ عليه ما ذكر الله تعالى في كتابه ووضحه»، يريد بذلك أن تقرأ عليه ما ذكر الله في كتابه من توحيد الألوهية فإنه جل وعلا أبدأ فيه وأعاد وكرر من أجل تثبيته في قلوب الناس وإقامة الحجة عليهم فقال تعالى: ﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴿ [سورة الأنبياء، الآية: ٢٥]، وقال تعالى: ﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴿ [سورة الذاريات، الآية: ٥٦] وقال تعالى: ﴿ شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو العسزيسز الحكيم السورة آل عمران، الآية: ١٨] وقال تعالى: و إله واحد لا إله إلا هو الرحن الرحيم الموالم البقرة، الآية: ١٦٣٣]، وقبال تعبالي: ﴿ فَإِينَ فَاعْبِدُونَ ﴾ [سورة العنكبوت، الآية: ٥٦] إلى غيرها من الآيات الكثيرة الدالة على وجوب توحيد الله \_ عز وجل \_ في عبادته، وأن لا يعبد أحد سواه، فإذا اقتنع بذلك فهذا هو المطلوب وإن لم يقتنع فهو مكابر معاند يصدق عليه قول الله تعالى: ﴿وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعلواً فانظر كيف كان عاقبة المفسدين ﴿ [سورة النمل، الآية: ١٤].

فَإِنْ قَالَ: هَؤُلاء (١) الآياتُ نَزَلت فِيمَنْ يَعْبُد الأَصْنَام، كَيْفَ تَجْعَلُونُ الأَنبياء كَيْفَ تَجْعَلُونُ الأَنبياء أَصْنَام ؟ أَمْ كَيْفَ تَجْعَلُونُ الأَنبياء أَصْنَاماً؟ فَجاوِبْه بِهَا تَقَدَّمَ.

فَإِنَّه إِذَا (٢) أَقَرَّ أَن الكُفَّارَ يَشْهَدُونَ بِالرَّبُوبِيَّة كُلِّهَا لله، وَأَنَّهُم مَا أَرَادُوا مِثَن قَصَدُوا إِلَّا الشَّفَاعَة، ولَكِنْ أَرَادَ أَن يَفْرِقُ بَيْنَ فِعْلِهِمْ وَفِعْلِهِ بِهَا ذَكَرَهُ.

فَاذْكُرُ لَهُ أَنَّ الْكُفَّارَ مِنْهُمْ مَنْ يَدْعُو الأَصْنَامَ، وَمِنْهُمْ مَن

(۱) قوله: «فإن قال: هؤلاء» يعني أهل الشرك هذه الآيات نزلت في المشركين الذين يعبدون الأصنام، وهؤلاء الأولياء ليسوا بأصنام.

فجاوبه بها تقدم أي بأن كل من عبد غير الله فقد جعل معبوده وثناً فأي فرق بين من عبد الأصنام وعبد الأنبياء والأولياء؟! إذ أن الجميع لا يغني شيئاً عن عابديه.

(۲) يقول: «فإنه» أي هذا القائل يعلم أن المشركين قد أقروا بالربوبية، وأن الله سبحانه وتعالى هو رب كل شيء وخالقه ومالكه، ولكنهم عبدوا هذه الأصنام من أجل أن تقربهم إلى الله زلفى، وتشفع لهم فقد أقر بأن مقصودهم كمقصوده ومع ذلك لم ينفعهم هذا الاعتقاد كما سبق.

يَدْعُو الأَوْلِياء الذين قال الله فيهم ﴿ أَوْلئك الَّذِين يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّمُ الْوَسِيلة أَيُّهُمْ أَقْرَبُ ﴾ [سورة الإسراء، الآية: ٥٧]. وَيَدْعُون عيسى بن مَرْيم وأمَّهُ وَقَدْ قال الله تعالى: ﴿ مَّا المَسِيحُ ابْنُ مَرْيَم إِلا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُل وأُمَّهُ صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلانِ الطَّعَامَ انْظُرْ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُل وأُمَّهُ صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلانِ الطَّعَامَ انْظُرْ كَيْفَ نُبِينٌ لَهُمُ الآيَاتِ ثُمَّ انْظُرْ أَنَّى يُؤفَكُونَ قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ كَيْفَ نُبِينٌ لَهُمُ الآيَاتِ ثُمَّ انْظُرْ أَنَّى يُؤفَكُونَ قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مالا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا ولا نَفْعَا والله هُوْ السَّمِيعُ العَلِيمُ ﴾ (١) [سورة المائدة، الآيتان: ٥٦، ٢٧].

<sup>(</sup>۱) قوله: «فاذكر له . . . . إلخ» جواب قوله: «فإنه إذا أقر أن الكفار . . . إلخ» يعني فاذكر له أن هؤلاء المشركين منهم من يدعو الأصنام لطلب الشفاعة كها أنت كذلك موافق لهم في المقصود، ومنهم من يعبد الأولياء كها أنت كذلك موافق لهم في المقصود والمعبود، ودليل أنهم يدعون الأولياء قوله تعالى: في المقصود والمعبود، ودليل أنهم يدعون الأولياء قوله تعالى: وكذلك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب وكذلك يعبدون الأنبياء كعبادة النصارى المسيح ابن مريم، وكذلك يعبدون الملائكة كقوله تعالى ﴿ويوم يحشرهم جميعاً ثم يقول للملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون السيم السرة سأ، الأية: ٤٠]. الآية ، فتبين بذلك الجواب عن تلبيسه بكون المشركين يعبدون الأصنام وهو يعبد الأولياء والصالحين من وجهين:

وَاذْكُرْ لَهُ قُولَهُ تَعَالَى: ﴿ وَيَوْمَ يَخْشُرُهُمْ جَمِيعاً ثُمَّ يَقُولَ لِلمَلائِكَةِ أَهْؤُلاءِ إِيّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلِيُّنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُمْ بِمِمْ مُؤْمِنُونَ ﴾ (١) [سورة سبأ، دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ ﴾ (١) [سورة سبأ، الآيتان: ٤١،٤٠].

وَقَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَإِذْ قالَ الله ياعيسى ابْنَ مَرْيَم أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّي إِلْهِينْ مِنْ دُونِ الله قال سُبْحَانَك ما يَكُونُ لِي لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّي إِلْهَيْنَ مِنْ دُونِ الله قال سُبْحَانَك ما يَكُونُ لِي

الوجه الأول: أنه لا صحة لتلبيسه لأن من أولئك المشركين من يعبد الأولياء والضالحين.

الوجه الثاني: لو قدرنا أن أولئك المشركين لا يعبدون إلا الأصنام فلا فرق بينه وبينهم لأن الكل عبد من لا يغني عنه شيئاً.

(۱) قوله: «واذكر له قوله تعالى: ﴿ ويوم يحشرهم جميعاً ثم يقول للملائكة ﴾ الآيتين، هذه معطوفة على قوله سابقاً: «فاذكر له أن الكفار منهم من يدعو الأصنام . . . إلخ » . والمقصود من هذا أن يتبين له أن من الكفار من يعبد الملائكة وهم من خيار خلق الله وأوليائه فيبطل تلبيسه بأن الفرق بينه وبين الكفار أنه هو يدعو الصالحين والأولياء، والكفار يعبدون الأصنام من الأحجار ونحوها .

أَن أَقُول مَا لَيْسَ لِي بِحقِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا في نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلاَّمُ الغُيُوبِ ﴿(١) [سورة المائدة، الآية: ولا أَعْلَمُ ما في نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلاَّمُ الغُيُوبِ ﴿(١) [سورة المائدة، الآية: ١٦٦].

فقُلْ لَهُ: أَعَرَفْتَ أَنَّ الله كَفَّرَ مَنْ قَصَدَ الأَصْنَامَ، وَكَفَّرَ أَيْضاً مَنْ قَصَدَ الأَصْنَامَ، وَكَفَّرَ أَيْضاً مَنْ قَصَدَ الصَّالِحِينَ وَقَاتَلَهُمْ رسُول الله صَلَّى الله عليه وسلم؟ (٢). فَإِنْ قَال: (٣) الكُفَّارُ يُريدُونَ مِنْهُمْ وَأَنَا أَشْهَدُ أَنَّ الله هُو فَإِنْ قَال: (٣) الكُفَّارُ يُريدُونَ مِنْهُمْ وَأَنَا أَشْهَدُ أَنَّ الله هُو

(١) قوله: "وقوله تعالى: ﴿وإذ قال الله يا عيسى ابن مريم ﴾" الآية ، أي واذكر له قوله تعالى: ﴿وإذ قال الله يا عيسى . . . ﴾ لتلقمه حجرا في أن الكفار كانوا يعبدون الأولياء والصالحين فلا فرق بينه وبين أولئك الكفار .

(٢) قوله: «فقل له... إلخ» أي قل ذلك مبيناً له أن الله سبحانه وتعالى كَفَّر من عبد الصالحين، ومن عبد الأصنام، والنبي صلى الله عليه وسلم قاتلهم على هذا الشرك ولم ينفعهم أن كان المعبودون من أولياء الله وأنبيائه.

(٣) قوله: «فإن قال» يعني هذا المشرك، الكفار يريدون منهم أي يريدون أن ينفعوهم أو يضروهم وأنا لا أريد إلا من الله، والصالحون ليس لهم من الأمر شيء، وأنا لا أعتقد فيهم ولكن أتقرب بهم إلى الله \_ عز وجل \_ ليكونوا شفعاء.

النَّافِعُ الضَّارُّ المُدَبِّرِ لا أُرِيدُ إلاَّ مِنْهُ، والصَّالِحُونَ لَيْسَ لهُمْ مِن الأَمْرِ شيء وَلِكن أَقْصُدُهُم أَرْجُو من الله شَفَاعَتَهُم.

فَالْجُوابُ: أَنَّ هذا قُولُ الكُفَّارِ سَواءً بِسَواء وأَقْرَأُ عَلَيْه قَوْلَهُ تَعَالى: ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاء مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لَيُقَرِّبُونَا إلى الله زُلْفَى ﴾ [سورة الزمر، الآية:٣] وَقَوْلهُ تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ هَوْلاء شُفَعَاؤنا عِنْدَ الله ﴾ [سورة يونس، الآية:١٨].

وَاعْلَمْ: أَنَّ هَذِهِ الشَّبَهِ الثَّلاثَ هي أَكْبَرُ ما عِنْدَهُمْ، فَإِذَا عَرَفْتَ أَنَّ اللهِ وَضَّحَها لَنَا فِي كِتَابِهِ وَفَهِمْتَها فَهماً جَيَّداً فَما بَعْدَها أَيْسَرُ مِنْها (١).

فقل له: وكذلك المشركون الذين بعث فيهم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، هم لا يعبدون هؤلاء الأصنام لاعتقادهم أنها تنفع وتضر ولكنهم يعبدونها لتقربهم إلى الله زلفى كما قال تعالى عنهم: ﴿ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى ﴾ وقال: ﴿ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله ﴾ فتكون حالة كحال هؤلاء المشركين سواء بسواء.

(۱) قوله رحمه الله تعالى: «هذه الشبه الثلاث»: الشبهة الأولى: وهذه (أننا لا نعبد الأصنام إنها نعبد الأولياء».

فَإِنْ قَالَ: أَنَا لاَ أَعْبُدُ إلاَّ الله، وَهَذَا الإِلْتِجَاء إلى الصَّالِحِينَ وَدَعاؤهُمْ لَيْسَ بِعِبادَة.

فَقُلْ لَهُ: أَنْتَ تُقِرُّ أَنَّ الله فَرَضَ عَلَيْكَ إِخْلاصَ الْعِبَادة للهِ فَرُضَ عَلَيْكَ إِخْلاصَ الْعِبَادة للهِ (١) وَهُوْ حَقَّهُ عَلَيْك، فَإِذَا قَال نَعَمْ فَقُل لهُ: بَيَنْ لِي هذا الذي

الشبهة الثانية: \_ قولهم: «أننا ما قصدناهم وإنها قصدنا الله \_ عز وجل \_ في العبادة».

الشبهة الثالثة: ـ قولهم: «أننا ما عبدناهم لينفعونا أو يضرونا، فإن النفع والضرر بيد الله عز وجل، ولكن ليقربونا إلى الله زلفى، فنحن قصدنا شفاعتهم بذلك، يعني فنحن لا نشرك بالله سبحانه وتعالى».

فإذا تبين لك انكشاف هذه الشبه فانكشاف ما بعدها من الشبه أهون وأيسر لأن هذه من أقوى الشبه التي يلبسون بها.

(١) إذا قال هذا الرجل المشبه أنا لست أعبدهم كما أعبد الله - عز وجل - والالتجاء إليهم ودعاؤهم ليس بعباده فهذه شبهة.

وجوابها أن تقول: إن الله فرض عليك إخلاص العبادة له وحده. فإذا قال: نعم، فاسأله ما معنى إخلاص العبادة له؟ فإما أن يعرف ذلك، وإما أن لا يعرف، فإن كان لا يعرف فبين له ذلك ليعلم أن دعاءه للصالحين وتعلقه بهم عبادة.

فَرَض عَلَيْك وَهُو إِخْلَاصُ الْعِبَادَةِ لللهِ وَحْدَهُ، وَهُوْ حَقُّهُ عَلَيْكَ فَإِنْ كَانَ لا يَعْرِفُ الْعِبَادَةَ وَلا أَنْوَاعَهَا.

فَبَيّنْهَا لَهُ بِقَولِكَ: قال الله تَعَالى: ﴿ ادْعُوا رَبّكُمْ تَضَرُّعاً وَخُفْيَةً ، إِنَّهُ لا يُحِبُّ المُعْتَدِين ﴾ [سورة الأعراف، الآية: ٥٥] فَإِذَا أَعْلَمْتَهُ بِهَذَا، فَقُلْ لَهُ: هَلْ عَلِمْتَ هَذَا عِبَادَةً لله فَلابُدَّ أَنْ يَقُولُ نَعَمْ، وَالدُّعَاء مُخُّ العِبَادَةِ (١).

فَقُلْ لَهُ (٢) إِذَا أَقْرَرْتَ أَنَّهَا عِبَادَةً، وَدَعَوْتَ الله لَيْلاً وَنَهَاراً، خَوْفاً وَطَمَعاً، ثُمَّ دَعَوْتَ في تِلْكَ الْجَاجَةِ نَبِيّاً أَوْ غَيْرَةُ هَلْ أَشْرَكْتَ

<sup>(</sup>۱) قوله: «فبينها له» أي بين له أنواع العبادة فقل له: إن الله يقول: «ادعوا ربكم تضرعاً وخفية إنه لا يحب المعتدين» والدعاء عبادة، وإذا كان عبادة فإن دعاء غير الله يكون إشراكاً بالله ـ عز وجل ـ وعلى هذا فالذي يستحق أن يدعى ويعبد ويرجى هو الله وحده لا شريك له.

<sup>(</sup>٢) قوله: «فقل له... إلخ»، يعني إذا بينت أن الدعاء عبادة وأقر به فقل له: ألست تدعو الله تعالى في حاجة ثم تدعو في تلك الحاجة نفسها نبياً أو غيره فهل أشركت في عبادة الله غيره؟ فلابد أن يقول: نعم لأن هذا لازم لا محالة، هذا بالنسبة للدعاء.

في عِبَادَةِ الله غَيْرَه؟ فلابُدَّ أَنْ يَقُول: نَعَمْ، فَقُلْ لهُ: إِذَا عَلِمْت بِقَوْلِ الله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ ﴾ (١) [سورة الكوثر، الآبة: ٢] بِقَوْلِ الله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ ﴾ (١) [سورة الكوثر، الآبة: ٢] وأَطَعْتَ الله وَنَحَرْتَ لهُ، هَلْ هَذَا عِبَادَة؟ فَلا بُدَّ أَنْ يَقُولُ: نَعَمْ.

فَقُلْ لَهُ: إِذَا نَحَرْتَ لَمَخْلُوقٍ نَبِي، أَو جِنِي أَو غَيْرِهِما هَلْ أَشْرَكْتَ فِي هَذِهِ العِبَادَةِ غَيْرِ الله؟ فَلا بُدَّ أَنْ يُقِرَّ وَيَقُول: نَعَمْ. أَشْرَكْتَ فِي هَذِهِ العِبَادَةِ غَيْرِ الله؟ فَلا بُدَّ أَنْ يُقِرَّ وَيَقُول: نَعَمْ . وَقُلْ لَهُ أَيْضاً (٢): المُشْرِكُون الذين نَزَلَ فيهمُ القُرآنُ، هَلْ وَقُلْ لَهُ أَيْضاً (٢): المُشْرِكُون الذين نَزَلَ فيهمُ القُرآنُ، هَلْ

<sup>(</sup>۱) ثم انتقل المؤلف رحمه الله إلى نوع آخر من العبادة وهو النحر قال: فقل له إذا علمت بقول الله تعالى: ﴿فصل لربك وانحر ﴾ وأطعت الله ونحرت له أهذا عبادة؟ فلابد أن يقول: نعم فقد أعترف أن النحر لله تعالى عبادة وعلى هذا يكون صرفه لغير الله شركاً، قال المؤلف ـ رحمه الله ـ مقرراً ذلك: «فقل له إذا نحرت لمخلوق. . . إلخ» وهذا إلزام واضح لا محيد عنه.

<sup>(</sup>۲) قوله: «وقل له أيضاً: المشركون... إلخ» انتقل المؤلف رحمه الله تعالى \_ إلى إلزام آخر سبقت الإشارة إليه وهو أن يسأل هذا المشبه هل كان المشركون يعبدون الملائكة والصالحين واللات وغير ذلك فلابد أن يقول: نعم. فيسأل مرة أخرى: هل كانت عبادتهم إلا في الدعاء والذبح والالتجاء ونحو ذلك مع إقرارهم بأنهم عبيد الله وتحت قهره

كَانُوا يَعْبُدُون المَلائِكَة والصَّالِجِينَ واللَّاتَ وغَيْر ذلك؟ فَلابُدَّ أَن يَعُم، فَقُل لهُ: وَهَلْ كَانَتْ عِبَادَتُهُمْ إِيَّاهُمْ إِلا فِي الدُّعَاء والذَّبْحِ والإِلْتِجَاء وَنَحْو ذَلِكَ، وإلَّا فَهُمْ مُقِرُّون أَنَّهُمْ عَبِيدُهُ وتَحْت والذَّبْحِ والإِلْتِجَاء وَنَحْو ذَلِكَ، وإلَّا فَهُمْ مُقِرُّون أَنَّهُمْ عَبِيدُهُ وتَحْت قَهْره، وَأَنَّ الله هو الذي يُدَبِّرُ الأَمْرَ، وَلِكَنْ دَعَوْهُمْ وَالتَجَأُوا إِلَيْهِمْ لِلْجَاهِ والشَّفَاعَةِ، وَهَذَا ظَاهِرٌ جدًا.

فَإِنْ قَالَ: أَتُنْكِرُ شَفَاعَة رسول الله، صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم وَتَبْرَأُ مِنْها؟ فَقُل: لا أَنْكِرُها ولا أَتَبرًا مِنْها، بَلْ هُوَ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، الشَّافعُ المُشَقَّعُ وأرْجُو شَفَاعَتُه، وَلكِن الشَّفَاعَةُ كُلَّهَا لله، كَمَا قال الله تعالى: ﴿قُلْ لله الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً ﴾ (١) [سورة الزمر، الآية: ٤٤]....

وأن الله هو الذي يدبر الأمر لكن دعوهم والتجؤوا إليهم للجاه والشفاعة كما سبق وهذا ما وقع فيه المشبه تماماً.

<sup>(</sup>۱) قوله: «فإن قال» يعني إذا قال لك المشرك المشبه هل تنكر شفاعة النبي صلى الله عليه وآله وسلم وهو يقول هذا من أجل أن يلزمك بجواز دعاء النبي صلى الله عليه وآله وسلم عسى أن يشفع لك عند الله إذا دعوته، فقل له: لا أنكر هذه الشفاعة ولا أتبرأ منها، ولكني أقول إن الشفاعة لله ومرجعها كلها إليه وهو الذي يأذن فيها إذا شاء ولمن شاء لقول الله

تعالى: ﴿قل لله الشفاعة جميعاً له ملك السموات والأرض﴾ [سورة الزمر، الآية: ٤٤].

<sup>(</sup>١) قوله: «ولا تكون إلا بعد إذن الله . . . إلخ». بين ـ رحمه الله ـ أن الشفاعة لا تكون إلا بشرطين:

الشرط الأول: أن يأذن الله بها لقوله تعالى: ﴿ من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ﴾.

الشرط الشاني: أن يرضى الله \_ عز وجل \_ عن الشافع والمشفوع له، لقوله تعالى: ﴿يومئذ لا تنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحمن ورضى له قولاً ﴾ [سورة طه، الآية: ١٠٩]، ولقول الله تعالى: ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون ﴾ [سورة الأنبياء، الآية: ٢٨] ومن المعلوم أن الله لا يرضى إلا بالتوحيد ولا يمكن أن يرضى الكفر لقوله تعالى: ﴿إن

فَإِذَا كَانَتِ الشَّفَاعَةُ كُلُّهَا لله (١)، وَلا تَكُونُ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ، وَلا يَشْفَعُ النبي صلى الله عليه وسلم ولا غَيْرَهُ في أَحَد حَتَّى إِذْنِهِ الله فيه، ولا يَأْذَنُ إِلَّا لأَهْلِ التَّوْحِيدِ، تَبَيَّنَ لك أَنَّ الشَّفَاعة يأذن الله فيه، ولا يَأْذَنُ إِلَّا لأَهْلِ التَّوْحِيدِ، تَبَيَّنَ لك أَنَّ الشَّفَاعة كُلَّها لله فاطْلُبُهَا مِنْهُ، فَأَقُولُ اللَّهُمَّ لا تَحْرِمْنِي شَفَاعَتُهُ، اللهمَّ شَفِّعُهُ فَيُ وَأَمْثَال هَذا.

فَإِنْ قَالَ(٢): النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم أُعْطِي الشَّفَاعَة وأَنَا أَطْلُبُهُ مِمَّا أَعْطَاه الله؟

تكفروا فإن الله غني عنكم ولا يرضى لعباده الكفر وإن تشكروا يرضه لكم السورة الزمر، الآية:٧]، فإذا كان لا يرضى الكفر فإنه لا يأذن بالشفاعة للكافر.

<sup>(</sup>۱) قوله: «فإذا كانت الشفاعة كلها لله . . . إلخ» أراد المؤلف ـ رحمه الله تعالى ـ أنه إذا كانت الشفاعة لله ، ولا تكون إلا بإذنه ، ولا تكون إلا لمن ارتضى ولا يرضى إلا التوحيد لزم من ذلك أن لا تطلب الشفاعة إلا من الله تعالى لا من النبي صلى الله عليه وسلم فيقول اللهم شفع في نبيك اللهم لا تحرمني شفاعته وأمثال ذلك .

<sup>(</sup>٢) قوله: «فإن قال» أي المشرك الذي يدعو رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم عليه وسلم إن الله أعطى محمداً صلى الله عليه وآله وسلم الشفاعة فأنا أطلبها منه.

فَاجُوابُ: أَنَّ الله أَعْطَاهُ الشَّفَاعَة وَنَهَاكُ عن هذا فقال ﴿فَلا تَدْعُو اللهُ أَنْ اللهُ أَعْدَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَنْ الله أَدْعُو الله أَنْ يَدْعُو الله أَنْ يُشْفِعَ نَبِيَّهُ فِيْكُ فَأَطّعُهُ فِي قَوْلِه: ﴿فَلا تَدْعُو مع الله أَحَدًا ﴾ وأيضاً يُشْفِعَ نَبِيَّهُ فِيكُ فَأَطّعُهُ فِي قَوْلِه: ﴿فَلا تَدْعُو مع الله أَحَدًا ﴾ وأيضاً

فالجواب: من ثلاثة أوجه:

الأول: أن الله أعطاه الشفاعة ونهاك أن تشرك به في دعائه فقال: ﴿فلا تدعو مع الله أحداً ﴾.

الثاني: أن الله سبحانه وتعالى أعطاه الشفاعة ولكنه صلى الله عليه وسلم لا يشفع إلا بإذن الله، ولا يشفع إلا لمن ارتضاه الله، ومن كان مشركاً فإن الله لا يرتضيه فلا يأذن أن يشفع له كما قال تعالى: ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى ﴿.

[سورة الأنبياء، الأية: ٢٨].

الثالث: إن الله تعالى أعطى الشفاعة غير محمد صلى الله عليه وآله وسلم فالملائكة يشفعون، والأفراط يشفعون، والأولياء يشفعون، فقل له: هل تطلب الشفاعة من كل هؤلاء؟ فإن قال: لا. فقد خصم وبطل قوله وإن قال: نعم. رجع إلى القول بعبادة الصالحين، ثم إن هذا المشرك المشبه ليس يريد من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أن يشفع له، ولو كان يريد ذلك لقال «اللهم شفع في نبيك محمداً رسول الله عليه وآله وسلم» ولكنه يدعو الرسول

فإنَّ الشَّفَاعة أَعْطِيها غَيْرُ النَّبِي صلى الله عليه وسلم، فَصَحَّ أَنَّ المُلائِكَة يَشْفَعُون، والأوْلياء يَشْفَعُون(١)، والأفْرَاط يَشْفَعُون(٢)، أَللهُ أَعْطاهُمُ الشَّفَاعَة فأطْلُبُها مِنْهُمْ؟

فَإِنَّ قُلْتُ هَذَا رَجَعْت إلى عِبَادةِ الصَّالِحِين التي ذَكر الله في

وَيُكِينِ مباشرة ودعاء غير الله شرك أكبر مخرج من الملة، فكيف يريد هذا الرجل الذي يدعو مع الله غيره أن يشفع له أحد عند الله سبحانه وتعالى؟!.

- (۱) وقال المؤلف «إن الملائكة يشفعون، والأولياء يشفعون» سنده حديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم الذي رواه مسلم مطولاً وفيه فيقول الله \_ عز وجل \_ «شفعت الملككة وشفع النبيون وشفع المؤمنون»(۱) الحديث.
- (۲) وقوله «والأفراط يشفعون» الأفراط هم الذين ماتوا قبل البلوغ وسنده حديث أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم قال: «لا يموت لمسلم ثلاثة من الولد فيلج النار إلا تحلة القسم» (۲) أخرجه البخاري وله عنه وعن أبي سعيد من حديث آخر «لم يبلغو الحنث» (۳).

<sup>(</sup>١) مسلم/ كتاب الإيهان/ باب معرفة طريق الرؤية.

<sup>(</sup>٢) - (٣) البخاري/كتاب الجنائز/ باب فضل من مات له ولد فاحتسب.

كتابه، وإنْ قُلْتُ: لا. بَطَل قَوْلُك: «أَعْطَاهُ الله الشَّفَاعَة وأنا أَطْلُبُهُ مَّا أَعْطَاهُ الله».

فَإِنْ قَالَ: أَنَا لَا أَشْرِكُ بِاللهِ شَيئًا حَاشًا وَكُلَّا، وَلَكِنْ الأَلْتِجَاءِ إِلَى الصَّالِحِينَ لَيْسَ بِشِرْك.

فَقُلْ لَهُ: إِذَا كُنْتَ تُقِرُّ أَنَّ الله حَرَّم الشِّرُك أَعْظم من تَحْرِيم النِّرِنا، وَتُقِرُّ أَنَّ الله لا يَغْفِرُهُ، فَهَا هذا الأَمْرُ الذي حَرَّمَهُ الله وذكر أَنَّهُ لا يَغْفِرُهُ؟ فَإِنَّهُ لا يَدْري (١).

فَقُـلْ لَهُ: كَيْفَ تُبَرِّى ء نَفْسُك (٢) مِنَ الشِّرْكِ وأَنْتَ لا

(١) إذا قال هذا المشرك أنا لا أشرك بالله شيئاً والالتجاء إلى الصالحين ليس بشرك.

فجوابه أن يقال له: ألست تقر أن الله حرم الشرك أعظم من تحريم الزنا، وأن الله لا يغفره في هذا الشرك؟ فإنه سوف لا يدري ولا يجيب بالصواب ما دام يعتقد أن طلب الشفاعة من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ليس بشرك فهو دليل على أنه لا يعرف الشرك الذي عظمه الله تعالى وقال فيه: ﴿إن الشرك لظلم عظيم الورة لقان، الآية: ١٣].

(٢) قوله: «فقل له كيف تبرىء نفسك. . . إلخ» يعني إذا برأ نفسه من الشرك بلجوئه إلى الصالحين فجوابه من وجهين:

تَعْرِفُهُ؟ أَمْ كَيْفَ يُحَرِّمُ الله عَلَيْكَ هَذَا وَيَذْكُرُ أَنَّهُ لا يَغْفِرُهُ ولا تَسْأَلَ عَنْهُ ولا تَعْرِفُهُ، أَتَظُنَّ أَنَّ الله يُحَرِّمُهُ ولا يُبَيِّنُهُ لنَا؟

فَإِنْ قَال: الشِّرِكُ عِبَادَةُ الأَصْنَامِ ، وَنَحْنُ لا نَعْبُدُ الأَصْنَامِ ، وَنَحْنُ لا نَعْبُدُ الأَصْنَامِ ، فَقُلْ لَهُ: مَا مَعْنَى عِبَادَةِ الأَصْنَامِ؟ أَتَظُنُّ أَنَّهُمْ يَعْتَقِدُونَ أَنَّ تِلْكَ الأَخْشَابَ والأَحْجَارِ تَخْلُقُ ، وَتَرْزُقُ ، وَتُدَبِّرُ أَمْرَ مَنْ دَعَاهَا؟ فَهَذَا يُكَذِّبُهُ القُرْآن (١) .

الأول: أن يقال كيف تبرىء نفسك من الشرك وأنت لا تعرفه، وهل الحكم على الشيء إلا بعد تصوره فحكمك براءة نفسك من الشرك وأنت لا تعلمه حكم بلا علم فيكون مردوداً.

الوجه الثاني: أن يقال لماذا؟ لا تسأل عن الشرك الذي حرمه الله تعالى أعظم من تحريم قتل النفس والزنا وأوجب لفاعله النار وحرم عليه الجنة أتظن أن الله حرمه على عباده ولم يبينه لهم حاشاه من ذلك.

(١) يعني إذا قال لك المشرك المشبه: الشرك عبادة الأصنام ونحن لا نعبد الأصنام فأجبه بجوابين:

الأول: قل له ما هي عبادة الأصنام؟ أتظن أن من عبدها يعتقد أنها تخلق وترزق وتدبر أمر من دعاها فإن زعم ذلك فقد كذب القرآن.

وإنْ قال (١): هُوَ مَنْ قَصَد خشَبةً، أَوْ حَجَراً، أَو بنية على قَبْرٍ أَوْ غَيْرِه، يَدْعُون ذَلِك وَيَذْبَحُون لَهُ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ يُقَرِّبُنا إلى الله زُلْفَى، وَيَدْفَعُ الله عَنَّا بِبَركَته أَو يُعْطِينا بِبَركَتِهِ.

فَقُلْ: صَدَقْتَ، وَهَذَا هُوَ فِعْلُكُمْ عِنْدَ الأَحْجَارِ وَالأَبنِيَةِ التِي على القُبُورِ وَغَيْرِهَا، فهذا أقرَّ أنَّ فِعْلَهُم هَذَا هُوَ عِبَادة الأَصْنَامِ فَهُو المُطْلُولُ.

المُطْلُولُ.

وَيُقَالُ لَهُ أَيْضًا: قَوْلُكَ الشِّرْكُ عِبَادَةُ الأَصْنَامِ ، هَلْ مُرَادُكُ أَنَّ الشِّرْكُ عِبَادَةُ الأَصْنَامِ ، هَلْ مُرَادُكُ أَنَّ الشِّرْكُ مُخصُوصٌ بِهَذَا ، وأَنَّ الإِعْتِهَاد على الصَّالِحِين ودُعَاءهُمْ لا يَدْخُلُ فِي ذَلِك؟ فَهَذَا يَرُدُّهُ مَا ذَكَر الله في كِتَابِه مِنْ كُفُر مَنْ تَعَلَّقَ يَدْخُلُ فِي ذَلِك؟ فَهَذَا يَرُدُّهُ مَا ذَكَر الله في كِتَابِه مِنْ كُفُر مَنْ تَعَلَّقَ عَلَى المَلائِكَةِ أو عيسى أو الصَّالِخِين (٢). فَلابُدَّ أَنْ يُقِرَّ لَكُ أَنَّ مِن عَلَى المَلائِكَةِ أو عيسى أو الصَّالِخِين (٢). فَلابُدَّ أَنْ يُقِرَّ لَكُ أَنَّ مِن

<sup>(</sup>۱) قوله: «وإن قال . . . إلخ» هذا مقابل قولنا «إن زعم ذلك فقد كذب القرآن» يعني إن قال عبادة الأصنام أن يقصد خشبة أو حجراً أو بنية على قبر أو غيره يدعون ذلك، ويذبحون له، ويقولون إنه يقربنا إلى الله زلفى قلنا: صدقت وهذا هو فعلك سواء بسواء وعليه فتكون مشركاً بإقرارك على نفسك وهذا هو المطلوب.

<sup>(</sup>٢) قوله «ويقال له أيضاً قولك: الشرك عبادة الأصنام» إلى قوله «وهـذا هو المطلوب» هذا هو الجواب الثاني أن يقال: هل

أَشْرَكَ فِي عِبَادة الله أَحَدًا مِن الصَّالِجِينَ فَهُو الشِّرْكُ المَذْكُورُ فِي القُرْآنِ وَهَذَا هُوَ المَطْلُوبُ.

وَسِرُّ المَسْأَلَةِ (١): أَنَّهُ إِذَا قَالَ أَنَا لَا أَشْرِكَ بِالله . فَقُلْ لَهُ: وَمَا الشِّرْكُ بِالله؟ فَسِّرْهُ لِي؟ فَإِنْ قَالَ (٢): هُوَ عِبَادَةُ الأَصْنَامِ .

مرادك أن الشرك مخصوص بهذا، وأن الاعتهاد على الصالحين ودعاء الصالحين لا يدخل في ذلك، فهذا يرده القرآن، فلابد أن يقر لك بأن من أشرك في عبادة أحد من الصالحين فهو الشرك المذكور في القرآن وهذا هو المطلوب.

(۱) قوله: «وسر المسألة» يعني لبها أنه إذا قال أنا لا أشرك بالله فاسأله ما معنى الشرك؟ فإن قال: هو عبادة الأصنام، فاسأله ما معنى عبادة الأصنام؟ ثم جادله على ما سبق بيانه.

(٢) قوله: «فإن قال... إلخ» يعني إذا ادعى هذا المشرك أنه لا يعبد إلا الله وحده فاسأله: ما معنى عبادة الله وحده؟ وحينئذ لا يخلو من ثلاث حالات:

الأولى: أن يفسرها بها دل عليه القرآن فهذا هو المطلوب والمقبول، وبه يتبين أنه لم يحقق عبادة الله وحده حيث أشرك به.

الثانية: أن لا يعرف معناها، فيقال: كيف تدعي شيئاً

فَقُلْ: ومَا مَعْنَى عِبَادَةُ الأصْنَام ؟ فَسِرْهَا لِي (١). فَإِنْ قَال: أَنَا لَا أَعْبُدُ إِلَا الله. فَقُلْ: مَا مَعْنَى عبادة الله فَسِرْهَا لي؟ فَإِنْ فَسَرَهَا بِهَا بَيَّنَهُ القُرْآنُ فَهُو المَطْلُوب، وإِنْ لَمْ يَعْرِفه فَكَيف يَدَّعَى شيئًا وهو لا يَعْرِفُهُ؟

وإنْ فَسَّر ذلك بِغَيْر مَعْنَاُه بَيَّنْتَ لهُ الآيَاتِ الوَاضِحَات في مَعْنَى الشَّرك بالله وعبادة الأوْثانِ وأنَّه الذي يَفْعَلُونَهُ في هذا الزَّمَانِ بعَيْنِه.

وأنت لا تعرفه؟ أم كيف تحكم به لنفسك والحكم على الشيء فرع عن تصوره؟.

الثالثة: أن يفسر عبادة الله بغير معناها، وحينئذ يبين له خطؤه ببيان المعنى الشرعي للشرك وعبادة الأوثان وأنه الذي يفعلونه بعينه ويدعون أنهم موحدون غير مشركين.

(١) يعني ويبين له أيضًا أن عبادة الله وحده هي التي ينكرونها علينا ويصرخون بها علينا كما فعل ذلك أسلافهم حين قالوا للرسول صلى الله عليه وسلم: ﴿ أجعل الآلهة إلها واحداً إن هذا لشيء عجاب وانطلق الملأ منهم أن امشوا واصبروا على آلهتكم إن هذا لشيء يراد ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة إن هذا إلا اختلاق ﴾ [سورة ص، الآيات ٥-٧].

وأنَّ عِبَادة الله وَحْدَه لا شَرِيك له هي التي يُنْكِرُونَ عَلَيْنَا وَيصِيحُونَ فِيْهِ كَمَا صَاحِ إِخْوَانُهُم حَيْثُ قَالُوا: ﴿ أَجَعَلَ الأَلْهَ إِلْمَا وَاحِداً إِنْ هَذَا لَشِيء عُجَابٌ ﴾ [سورة ص، الآية: ٥].

فَإِذَا عَرَفْتَ (١) أَنَّ هَذَا الَّذِي يُسَمِّيه المُشْرِكُون في زَمَانِنِا «كَبِيرُ الاعْتِقَادِ» هُوَ الشِّركُ الذي نَزَل فِيْهِ القُرْآن، وقَاتَل رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم النَّاس عَلَيْه، فَاعْلَم أَنَّ شِرْك الأُوَّلِينَ أَخَفُّ مِنْ شِرْك أَهْ اللَّوَّلِينَ أَخَفُّ مِنْ شِرْك أَهْ لَ رَمَانِنا بِأَمْرَين أَحَدُهُمَا: أَنَّ الأُوَّلِين لا يُشْرِكون ولا شِرْك أَهْ ل رَمَانِنا بِأَمْرَين أَحَدُهُمَا: أَنَّ الأُوَّلِين لا يُشْرِكون ولا

(۱) قوله: «إذا عرفت» يعني علمت معنى العبادة وأن ما عليه أولئك المشركون في زمنه هو ما كان المشركون عليه في عهد النبي صلى الله عليه وسلم عرفت أن شرك هؤلاء أعظم من شرك الذين قاتلهم النبي صلى الله عليه وسلم من وجهين: للوجه الأول -: أن هؤلاء يشركون بالله في الشدة والرخاء، وأما أولئك المشركون الذين بعث فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فإنها يشركون في الرخاء، ويخلصون في حال الشدة، كها قال تعالى: ﴿وإذا مسكم الضر في البحر ضل من تدعون إلا إياه . . . ﴾ الآية فكانوا إذا ركبوا في الفلك دعوا لله مخلصين له الدين لا يدعون غيره ولا يسألون سواه، ثم إذا أنجاهم إلى البرإذا هم يشركون، أو فريق منهم بربهم يشركون، فهذا هو وجه ".

<sup>(</sup>ﷺ) انظر الوجه الثاني ص ١٠٣.

يَدْعُون الملائكة والأوْلياء والأوْثَان مع الله إلا في الرَّخَاء ، وأمَّا الشِّدَّة فَيُخْلِصُون لله الدُّعَاء كَمَا قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُ في البَحْر ضَلَّ من تَدْعُون إلاّ إياه فلما نَجَّاكُم إلى البرِّ أعْرَضْتُم وكان الإِنْسَانُ كَفُوراً ﴾ [سورة الإسراء ، الآية: ٦٧] .

وَقَوْلُهُ: ﴿قُلْ أَرَأَيْتُكُمْ إِنْ أَتَاكُمْ عَذَابُ الله أَو أَتَتْكُمُ السَّاعة أَغَيْرَ الله تَدْعُون فَيكشِف ما أَغَيْرَ الله تَدْعُون فَيكشِف ما تَدْعُون إِنْ كُنتُمْ صادِقين، بل إيّاهُ تَدْعُون فَيكشِف ما تَدْعُون إليْهِ إِنْ شَاء وتَنْسَون ما تُشْرِكُونَ ﴾ (١)[سورة الأنعام، الآيتان: تَدْعُون إليْهِ إِنْ شَاء وتَنْسَون ما تُشْرِكُونَ ﴾ (١)[سورة الأنعام، الآيتان: ١٤١،٤٠].

<sup>(</sup>۱) وهذه أيضاً تدل على أنهم كانوا يشركون في حال الرخاء وأنهم إذا أتاهم عذاب أو أتتهم الساعة فإنهم لا يدعون غير الله، كما قال تعالى: ﴿بل إياه تدعون فيكشف ما تدعون إليه إن شاء وتنسون ما تشركون فهم في هذه الحال ينسون ما يشركون، ولا يدعون سوى الله عز وجل.

<sup>(</sup>٢) وهذه أيضاً كالآيتين اللتين قبلها، تدل على أن الإنسان إذا مسه الضر دعا ربه منيباً إليه، ولكنه إذا خوله نعمة منه نسى

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: - ﴿ وَإِذِا غَشِيَهُمْ مَوْجٌ كَالْظُلُلِ دَعُوا اللهَ عُلْطِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ (١) [سورة لقان، الآية: ٢٢].

ما كان يدعو إليه من قبل، وجعل لله أنداداً ليضل عن سبيله. . فيشرك في حال الرخاء ويخلص في حال الشدة .

<sup>(</sup>١) هذه أيضاً كالآيات السابقة تدل على أن هؤلاء المشركين إنها يشركون بالله في حال الرخاء، أما في حال الشدة فيلجأون لله وحده.

<sup>(</sup>٢) يبين ـ رحمه الله ـ أن المشركين في زمانه أشد شركاً من مشركي زمانه زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم، لأن مشركي زمانه يدعون غير الله في الرخاء وفي الشدة، وأما المشركون في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، فإنهم يدعون الله ويدعون غيره في حال الرخاء، وأما في حال الشدة فلا يدعون إلا الله عز وجل، وهذا يدل على أن شرك المشركين في زمانه ـ رحمه الله عليه أعظم من شرك المشركين في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم.

تَبَيَّنَ لَهُ الفَرْقُ بَيْنَ شِرْكِ أَهْلِ زَمَانِنَا وشِرْك الأَوَّلِين وَلَكِنْ أَيْنَ مَنْ يَفْهَمُ قَلْبُهُ هَذِهِ المَسْئَعانُ (١). قَلْبُهُ هَذِهِ المَسْأَلة فَهْماً رَاسِخاً، والله المُسْتَعانُ (١).

الأمْرُ الثّاني: أنَّ الأوَّلِينَ يَدْعُونَ مع الله أَنَاسًا مُقَرَّبِينَ عِنْد الله إلله أَنْبِياء، وإمَّا أوْلِياء، وإمَّا مَلائِكَة، أو يَدْعُون أشْجَارًا، أوْ أحْجَارًا مُطِيعة لله ليْسَت عَاصِيَة، وأهْلُ زَمانِنَا يَدْعُون مع الله أَنَاسًا مِنْ أَفْسَقِ النّاس ، والندين يَدْعُونَهُمْ هُمُ الندين يَحْكُون عَنْهُمُ الفُجُورُ مِنَ الزّنَا والسّرِقَةِ وَتَرْكِ الصّلاةِ وَغَيْر ذلك (٢).

<sup>(</sup>۱) قوله: «تبين له الفرق. . . إلخ» هذا جواب قوله: «فمن فهم هذه المسألة . . . إلخ» أي تبين له الفرق، بين مشركي زمانه \_ رحمه الله \_ والمشركين في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأن شرك الأولين أخف من شرك أهل زمانه، ولكن أين من يفهم قلبه ذلك، أكثر الناس في غفلة عن هذا وأكثر الناس يلبس عليهم الحق بالباطل فيظنون الباطل حقاً كما يظنون الجق باطلاً.

<sup>(</sup>٢) قوله: «الأمر الثاني» أي في بيان أن شرك الأولين أخف من شرك أهل زمانه ـ رحمه الله ـ أن المشركين في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، يدعون أناساً مقربين من أولياء الله ـ عز وجل ـ أو يدعون أحجاراً أو أشجاراً مطيعة لله ذليلة له، أما

وَالَّـذِي يَعْتَقد فِي الصَّالِح أَوْ الَّذِي لا يَعْصى مثْل الخَشَب والحَجَر أَهْوَنُ مِمَّنْ يَعْتَقِدُ فِيمَنْ يُشاهِدُ فِسْقَهُ وفَسَاده ويَشْهَدُ بهِ.

إِذَا تَحَقَّقْتَ أَنَّ الَّذِينِ قَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّم، أَصَحَّ عُقُولاً، وأَخَفُ شِركاً مِنْ هؤلاء، فاعْلَمُ أَنَّ لَمؤلاء شُبهة يُورِدُونها على ما ذَكَرْنا وهي من أعْظَم شُبَهِهِمْ، فأصْغ سَمْعَك لَجُوابها وَهي:

أَنَّهُمْ يَقُولُون: إِنَّ الذين نَزَل فِيهِم القُرْآن لا يَشْهَدون أَن لا إِله إلا الله، ويُكَذِّبُون الرَّسُول صلى الله عليه وسلم، وَيُنْكِرُونَ البَعْث، وَيُكَذِّبُونَ القُرْآن وَيَجْعَلُونَهُ سِحْراً، وَنَحْنُ نَشْهَدُ أَنْ لا إِله الله وأنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ الله وَنُصَدِّقُ القُرْآن، ونُؤمنُ بِالبَعْث، ونُصَلِّ ونَصُومُ، فَكَيْفَ تَجْعَلُوننا مِثْل أُولئك؟ (١) .......

هؤلاء أعني المشركين في زمانه فإنهم يدعون من يحكون عنهم الفجور والزنا والسرقة وغير ذلك من معاصي الله ـ عز وجل ـ ومعلوم أن من يعتقد في الصالح، أو الجهاد الذي لا يعصي الله تعالى أهون ممن يعتقد فيمن يشاهد فسقه ويشهد به وهذا ظاهر.

<sup>(</sup>١) في هذه الجملة يبين ـ رحمه الله ـ شبهة من أعظم شبههم ويجيب عنها فيقول: إذا تحققت أن المشركين في عهده عليه

فَالْجَوَابُ: \_ أَنَّهُ لا خِلافَ بَيْنَ العُلَمَاء كُلِّهِمْ أَنَّ الرَّجُلَ إِذَا صَدَّق رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم، في شيء وكَذَبَهُ في شيء، أَنَّهُ كَافِرٌ لَمْ يَدْخُلْ في الإسلام، وكَذلك إذا آمَنَ بِبَعْضِ القُرْآن وَجَحَد بَعْضَه كَمَنْ أقرَّ بِالتَّوحِيد وَجَحَد وُجُوبِ الصَّلاة، أَوْ أقرَّ بِالتَّوحِيد وَجُوبِ الصَّلاة، أَوْ أقرَّ بِالتَّوْحِيد والصَّوم، أو والصَّلاة وجَحد الصوم، أو والصَّلاة وجَحد الحجّ، ولَمَا لَمْ يَنْقَدْ أَنَاسُ في زَمَنِ النبي صَلَّى الله أقر بهذا كله وجحد البي صَلَّى الله عَلَيْه وسلم، لِلحَجِّ أَنْزَل الله في حَقِّهِمْ ﴿ ولله على النَّاسِ حِجُّ البَيْتِ مَن السَّعَلَ عَلَى النَّاسِ حَجُّ البَيْتِ مَن السَّعَلَ عَلَى النَّاسِ حَجُّ البَيْتِ مَن السَّعَلَ عَلَى الله عَلَيْهُ مِن الله عَلَى الله عَلَيْ عَنِ اللهُ عَلَيْ عَنِ السَّعَلَ عَلَى الله عَلَيْ عَنِ السَّعَلَ عَلَى الله عَلَى الله عَنِي عَنِ السَّعَلَ اللهُ عَلَى الله عَنِي عَنِ اللهُ عَلَى الله عَنِي عَنِ السَّعَلَ عَلَى الله عَنِي عَنِ السَّعَلَ عَلَى الله عَنِي عَنِ اللهُ عَنْ الله عَنِي عَنِ اللهُ عَلَى الله عَنْ الله عَنْ عَنِ السَّعَلَ عَلَى الله عَنْ الله عَنْ عَنِ اللهُ عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ عَنِ الله الله عَنْ عَنْ اللهُ عَلَى الله عَنْ الله عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

الصلاة والسلام أصح عقولاً وأخف شركا من هؤلاء فاعلم أنهم يوردون شبهة حيث يقولون إن المشركين في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، لا يشهدون أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، ولا يؤمنون بالبعث ولا الحساب ويكذبون القرآن، ونحن يعني (مشركي زمانه) نشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ونصدق القرآن، ونؤمن بالبعث، وأن محمداً رسول الله، ونصدق القرآن، ونؤمن بالبعث، ونقيم الصلاة ونؤتي الزكاة، ونصوم رمضان فكيف تجعلوننا مثلهم، وهذه شبهة عظيمة.

(١) يقول رحمه الله: إنهم إذا قالوا هذا، يعني أنهم يشهدون أن لا

إله إلا الله وأن محمداً رسول الله... إلخ، يعني فكيف يكونون كفاراً؟.

وجوابه أن يقال:

إن العلماء أجمعوا على أن من كفر ببعض ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم وكذب به، فهو كمن كذب بالجميع وكفر به ومن كفر بنبي من الأنبياء فهو كمن كفر بجميع الأنبياء لقول الله تعالى: ﴿إن اللذين يكفرون بالله ورسله ويريدون أن يفرقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلاً أولئك هم الكافرون حقا ﴾ [سورة النساء، الأبتان:١٥٠،١٥٠]، وقوله تعالى في بني إسرائيل: ﴿أفتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض فها جزاء من يفعل ذلك منكم إلا خزي في الحياة الدنيا ويوم القيامة يردون إلى أشد العنذاب وما الله بغافل عها تعملون ﴾ [سورة البقرة، الأبة: ٨٥].

ثم ضرب المؤلف لذلك أمثلة:

المثال الأول: الصلاة فمن أقر بالتوحيد وأنكر وجوب الصلاة فهو كافر.

قوله: «أو أقر بالتوحيد... إلخ» هذا هو المثال الثاني وهو من أقر بالتوحيد. وجوب الزكاة فإنه يكون كافراً.

ومَنْ أَقَرَّ بَهَذَا كُلِّهِ (١) وجَحَد البَعْثَ كَفَر بالإِجْمَاع ، وَحَلَّ دَمُهُ وَمَالهُ . كَمَا قَالَ تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللهُ وَرُسُلِهِ وَيُولُونَ نَوْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكْفُرُ وَيَ وَيُعُولُونَ نَوْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكْفُرُ وَيَعُولُونَ نَوْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكْفُرُ وَيُريدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ الله وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نَوْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكْفُرُ

المثال الثالث: من أقر بوجوب ما سبق وجحد وجوب الصوم فإنه يكون كافراً.

المثال الرابع: من أقر بذلك كله وجحد وجوب الحج فإنه كافر، واستدل المؤلف على ذلك بقوله تعالى: ﴿ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً ومن كفر \_ يعني من كفر بكون الحج واجباً أو جبه الله على عباده \_ فإن الله غني عن العالمين اسورة آل عمران، الآبة: ٩٧].

قول المؤلف ـ رحمـه الله ـ «ولما لم ينقد. . . إلخ» ظاهره أن للآية سبب نزول هو هذا ولم أعلم لما ذكره الشيخ دليلاً.

(۱) قوله: «ومن أقر بهذا كله» أي بشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله صلى الله عليه وسلم، ووجوب الصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، لكنه كذب بالبعث فإنه كافر بالله لقول الله تعالى: ﴿ زعم الذين كفروا أن لن يبعثوا قل بلى وربي لتبعثن ثم لتنبؤن بها عملتم وذلك على الله يسير ﴾ [سورة التغابن، الآية: ٧]. وقد حكى المؤلف ـ رحمه الله ـ الإجماع على ذلك.

بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذلك سَبِيلًا أُولئك هُمُ الْكَافِرُون حَقاً وأَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً ﴿ (١) [سورة النساء، الآيتان: 101،10٠].

فَإِذَا كَانَ الله قَدْ صَرَّح فِي كِتَابِهِ: أَنَّ مَنْ آمَنَ بِبَعْض وَكَفَرَ بِبَعْض وَكَفَرَ بِبَعْض فَهُو الكَافِرُ حَقاً زَالتْ هذه الشَّبْهَةُ، وَهَذِهِ هِي التي ذَكَرَها بَعْضُ أَهْلِ الإحْسَاء في كِتَابِهِ الذي أَرْسَلَهُ إِلَيْنَا (٢).

وَيُقَالَ أَيْضاً (٣) إِذَا كُنْتَ تُقِرُّ أَنَّ مَنْ صَدَّق الرَّسُولَ صَلَّى الله عليه وَسَلَّم في كُلِّ شيء وَجَحَد وُجُوبَ الصَّلاةِ أَنَّهُ كَافِرٌ حَلالُ الدَّم

<sup>(</sup>۱) قوله: «كما قال الله تعالى: ﴿إِن الذين يكفرون بالله ورسله ﴾ الآية »، سبق الكلام على هذه الآية ، وقد ساقها المؤلف مستدلاً بها على أن الإيمان ببعض الحق دون بعض كفر بالجميع كما قرره بقوله.

<sup>(</sup>٢) لا أعلم عن هذا الكتاب شيئاً فليبحث عنه.

<sup>(</sup>٣) قوله: «ويقال أيضاً إذا كنت تقر أن من صدق الرسول... إلخ» هذا جواب ثان فإن مضمونه أنك إذا عرفت وأقررت بأن من جحد الصلاة والزكاة والصيام والحج والبعث كافر بالله العظيم، ولو أقر بكل ما جاء به الرسول صلى الله عليه وآله وسلم سوى ذلك فكيف تنكر أن يكون من جحد التوحيد

والمَالِ بالإِجْمَاع، وَكَذَلِك إِذَا أَقَرَّ بِكُلِّ شِيء إِلَّا البَعْثَ، وَكَذَلِكَ لَوْ جَحَدَ وُجُوبَ صَوْم رَمَضَان وَصَدَّق بِذَلِك كله لا تَخْتَلِفُ المَذَاهِبُ فِيهِ، وَقَدْ نَطَقَ بِهِ القُرْآن كَمَا قَدَّمْنَا.

فَمَعْلُوم أَن التَّوْحِيد هُو أَعْظَم فَرِيضَةٍ جاء بها النبي صلى الله عليه وسلم وَهُو أَعْظَمُ من الصَّلاة، والزَّكاة، والصَّوْم، والحجِّ عليه وسلم وَهُو أَعْظَمُ من الصَّلاة، والزَّكاة، والصَّوْم، والحجِّ فَكَيْف إذَا جَحَد الإِنْسَان شَيْئاً مِنْ هَذِهِ الأُمُورِ كَفَرَ وَلَوْ عَمِلَ بِكُلِّ

وأشرك بالله تعالى كافراً؟ إن هذا لشيء عجيب، أن تجعل من جحد التوحيد مسلماً، ومن جحد وجوب هذه الأشياء كافراً، مع أن التوحيد هو أعظم ما جاءت به الرسل عليهم الصلاة والسلام وهو أعم ما جاءت به الرسل، فجميع الرسل قد أرسلت به، كما قال تعالى: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴿[سورة الأنبياء، الآية: ٢٥] وهو أصل هذه الواجبات التي يكفر من أنكر وجوبها إذ لا تصح إلا به كما قال الله تعالى: ﴿ولقد أوحى إليك وإلى الذين من قبلك لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين بل الله فاعبد وكن من الشاكرين ﴿، [سورة الزمر، الأية: ٢٥]. فإذا كان من أنكر وجوب الصلاة، أو الزكاة، أو الكونين وأظهر.

ما جَاء بِهِ الرَّسُول صلى الله عليه وسلم؟ وإذَا جَحَد التَّوْحِيدَ الذي هُو دِينُ الرَّسُلِ كُلِّهِمْ لا يَكْفُر؟ سُبحان الله، ما أَعْجَبَ هذا الجَهْل!

وَيُقَالُ أَيْضًا :(١) هَؤلاء أَصْحَابُ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم قَاللُوا بَنِي حَنِيفة وَقَدْ أَسْلَمُوا مع النبي صلى الله عليه وسلم وَهُمْ يَشْهَدُون أَنَّ لا إله إلا الله وَأَنَّ مُحَمدًا رَسُول الله صلى الله عليه وآله وَسَلَّم وَيُؤذّنُون وَيُصَلُّون.

<sup>(</sup>۱) قوله: «ويقال أيضاً هؤلاء أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم. . . إلخ» هذا جواب ثالث ومضمونه أن الصحابة رضى الله عنهم قاتلوا مسيلمة وأصحابه (۱) ، واستحلوا دماءهم وأموالهم مع أنهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله ، ويؤذنون ، ويصلون وهم إنها رفعوا رجلا إلى مرتبة النبي ، فكيف بمن رفع مخلوقاً إلى مرتبة جبار السموات والأرض أفلا يكون أحق بالكفر ممن رفع مخلوقاً إلى منزلة مخلوق آخر؟! وهذا أمر واضح ، ولكن كها قال الله تعالى: ﴿كذلك يطبع الله على قلوب الذين لا يعلمون ﴿ [سورة الروم ، الآبة: ٥٩] .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ كتاب استتابة المرتدين/ باب قتل من أبي قبول الفرائض.

فَإِنْ قَالَ إِنَّهُمْ يَقُولُونْ: إِنَّ مُسَيْلُمَةً نَبِيُّ.

فَقُلْ: هذا هُو المُطْلُوبُ إِذَا كَانَ مَنْ رَفَع رَجُلاً إِلَى رُتْبَةِ النبي صلى الله عليه وسلم كَفَر وَحَلَّ مَالَهُ وَدَمَهُ ولم تَنْفَعه الشَّهادتان ولا الصَّلاة، فَكَيْف بِمَنْ رَفَع شَمْسَان أَوْ يُوسُف أَوْ صَحابياً أَو نَبِياً إلى مَرْتَبَةِ جَبَّار السَّموات والأرْض؟ سُبحان الله، ما أعْظَم شَأْنَه هُوكَذَلِكَ يَطْبَعُ الله عَلَى قُلوبِ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ السورة الروم، الآية: ٥٩].

وَيُقَالُ أَيْضًا (١) الَّذِينَ حَرَّقَهُمْ عَلِيُّ بن أبي طالب رضي الله عنه

فكيف أجمع الصحابة رضى الله عنهم على قتل هؤلاء، أتظنون أن الصحابة رضى الله عنهم يجمعون على قتل من لا

<sup>(</sup>۱) قوله: «ويقال أيضاً إن الذين حرقهم علي بن أبي طالب بالنار<sup>(۱)</sup>. إلخ»، هذا جواب رابع فقد كان هؤلاء يدعون الإسلام، وتعلموا من الصحابة ومع ذلك لم يمنعهم هذا من الحكم بكفرهم، وتحريقهم بالنار لأنهم قالوا في علي ابن أبي طالب إنه إله، مثل ما يدعي هؤلاء بمن يؤلهونهم، كشمسان وغيره.

<sup>(</sup>١) أثر علي رضي الله عنه أخرجه البخاري/ كتاب استتابة المرتدين/ باب حكم المرتد والمرتدة

بالنَّارِ كُلُّهُمْ يَدَّعُونَ الإِسْلامِ وَهُمْ مِنْ أَصْحَابِ على رضي الله عنه وَتَعَلَّمُوا العِلْمَ من الصَّحَابة وَلَكِن اعْتَقَدُوا في عَليٍّ مِثل الإِعْتِقَاد في يُوسُفَ وشَمْسَان وأَمْثَا لِهِا، فَكَيْفَ أَجْمَعَ الصَّحَابَةُ على قَتْلِهِمْ يُوسُفَ وشَمْسَان وأَمْثَا لِهِمَا أَعْتَوْنَ أَنَّ الصَّحَابة يُكفّرون المسلمين؟ أَمَ تَظُنُّونَ أَنَّ الإِعْتِقَاد في عَلِيِّ بن أبي طالِب رضي الله عنه يُكفِّرُ؟

وَيُقَالُ أَيْضًا: بَنُو عُبَيْدِ القَدّاحِ (١) الَّذين مَلَكوا المَغْرب وَمِصْر فِي زَمَانِ بَنِي العَبَّاسِ كُلُّهُمْ يَشْهَدُون أَنْ لا إله إلا الله وأنَّ

يحل قتله، وتكفير من ليس بكافر؟! ذلك لا يمكن أم تظنون أن الاعتقاد في على بن أبي أن الاعتقاد في على بن أبي طالب يضر.

(۱) قوله: «ويقال أيضاً بنو عبيد القداح... إلخ» هذا جواب خامس وهو إجماع العلماء على كفر بني عبيد القداح الذين ملكوا المغرب ومصر وكانوا يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ويصلون الجمعة والجماعات ويدعون أنهم مسلمين، ولكن ذلك لم يمنعهم من حكم المسلمين عليهم بالردة حين أظهروا مخالفة المسلمين في أشياء دون التوحيد حتى قاتلوهم واستنفذوا ما بأيديهم.

محمداً رسول الله، ويَدَّعُون الإِسْلام، ويُصَلُّونَ الجُمُعة والجَهَاعَة، فَلَمَّا أَظْهِرُوا مُخَالفة الشَّرِيعةِ في أَشْيَاء دُون ما نَحْنُ فِيه أَجْمَع العُلَهاء على كُفْرهم وقِتَالهِم، وأَنَّ بِلادَهُمْ بِلادُ حَرْبٍ، وَغَزَاهُمُ المُسْلِمُون حتى اسْتَنْقذُوا ما بأيْديهم مِنْ بُلْدَانِ المُسْلِمِين.

وَيُقَالَ أَيْضًا (١): إِذَا كَانَ الأَوَّلُونَ لَمْ يَكْفُرُوا إلا أَنَّهُم جَمَعُوا بَيْنَ

(۱) قوله: «ويقال أيضاً إذا كان الأولون لم يكفروا إلا أنهم... إلخ» هذا جواب سادس مضمونه أنه إذا كان الأولون لم يكفروا إلا حين جمعوا جميع أنواع الكفر من الشرك والتكذيب والاستكبار فها معنى ذكر أنواع من الكفر في (باب حكم المرتد) كل نوع منها يكفر حتى ذكروا أشياء يسيرة عند من فعلها مثل كلمة يذكرها بلسانه دون قلبه، أو كلمة يذكرها على وجه المزح واللعب، فلولا أن الكفر يحصل بفعل نوع منه وإن كان الفاعل مستقياً في جانب آخر لم يكن لذكر الأنواع فائدة.

يقول رحمه الله تعالى: ومما يدفع شبه هؤلاء، هم الفقهاء في كل مذهب، ذكروا في كتبهم (باب حكم المرتد) وذكروا أنواعاً كثيرة، حتى ذكروا الكلمة يذكرها الإنسان بلسانه ولا يعتقدها بقلبه، أو يذكرها على سبيل المزح، ومع ذلك كفروهم وأخرجوهم من الإسلام بها وسيأتي لذلك مزيد بيان وايضاح.

الشَّرُك وَتَكْذِيبِ الرَّسُولِ وَالقُرْآن، وإنْكَارِ البَعْثِ وَغَيْر ذلك فها مَعْنَى البابِ الذي ذَكَر العُلَهَاءُ في كُلِّ مذهب: (بَابُ حُكْمِ المُرْتَدِّ) وَهُوَ المُسْلِمُ الذي يَكْفُرُ بَعْد إسْلامِهِ، ثُمَّ ذَكَرُوا أَنْواعاً كَثِيرَة كُلُّ نَوْع مِنْها يُكَفِّرُ وَيَحُلُّ دَمَ الرَّجُلِ وَمَاله، حَتَّى أَنَّهُمْ ذَكَرُوا أَشْيَاء يَسْيرَةً عِنْد مَنْ فَعَلَها، مِثْلُ كَلِمةٍ يَذْكُرُها بِلِسَانِهِ دُون قَلْبِه، أَوْكَلِمَةٍ يَذْكُرُها بِلِسَانِهِ دُون قَلْبِه، أَوْكَلِمَةٍ يَذْكُرُها عِلى وَجْهِ المَرْحِ واللَّعِبِ.

وَيُقَالُ أَيْضاً: اللَّذِين قال الله فيهم (١) ﴿ يَحْلِفُونَ بِاللهُ مَا قَالُوا

الأولى: أن الله تعالى حكم بكفر المنافقين الذين قالوا كلمة الكفر مع أنهم كانوا مع النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم يصلون ويزكون ويججون ويجاهدون ويوحدون.

الثانية: أنه حكم بكفر المنافقين الذين استهزؤا بالله وآياته ورسوله وقالوا «ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء أرغب بطوناً، ولا أكذب ألسناً، ولا أجبن عند اللقاء»(١) يعني رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه القراء فأنزل الله فيهم ﴿ولئن سألتهم ليقولن إنها كنا نخوض ونلعب قل أبالله وآياته ورسوله

<sup>(</sup>١) قوله: «ويقال أيضاً الذين قال الله فيهم ﴿ يَحَلَفُونَ بِاللهُ مَا قَالُوا ﴾ . . . إلخ » هذا جواب سابع مضمونه واقعتان:

<sup>(</sup>۱) ابن جریر الطبری جـ۱۶ وابن کثیر جـ۲ ص۲۸۱.

وَنَقَدْ قَالُوا كَلِمَة الكُفْرِ وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلامِهِمْ ﴿ [سورة النوبة، الآية: ٤٧]. أمَا سَمِعْتَ الله كَفَّرَهُمْ بِكَلِمَةٍ مع كَوْنِهِمْ فِي زَمَن رَسُول الله صلى الله عليه وسلم ويُجَاهِدُون مَعَهُ وَيُصَلُّونَ، ويُركُّونَ، ويُوجِّدُون، وكَذَلك الذِينَ قال الله فيهم: ﴿ قُلْ أَبا لله وَآيَةِ وَرَسُولِهِ كُنْتُم تَسْتَهْزِئُون لا تَعْتَذِرُ وا قَدْ كَفَرْتُمْ بِعْدَ إِيهَانِكُمْ ﴾ وآياتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُم تَسْتَهْزِئُون لا تَعْتَذِرُ وا قَدْ كَفَرْتُمْ بِعْدَ إِيهَانِكُمْ ﴾ وآياتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُم تَسْتَهْزِئُون لا تَعْتَذِرُ وا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيهَانِكُمْ ﴾ وآياتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُم تَسْتَهْزِئُون لا تَعْتَذِرُ وا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيهَانِكُمْ ﴾ وآياتِه وَرَسُولِهِ كُنْتُم تَسْتَهْزِئُون لا تَعْتَذِرُ وا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيهَانِكُمْ ﴾ وآياتِه ومَلَّهُ وَهُمْ مَع رسول الله صلى الله عليه وسلم في غَزْوَة تَبُوك قَالُوا كَلِمَة ذكروا أَنَّهُم قالُوها على وَجْهِ المزح فَتَأَمَّلْ هَذِهِ الشَّبْهَة وهي كَلْمَة ذكروا أَنَّهُم قالوها على وَجْهِ المزح فَتَأَمَّلْ هَذِهِ الشَّبُهة وهي قَوْهُمُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ مَا أَيْهُمْ قَالُوه اللهُ عَلَيْهُ وَلَمْ اللهُ عَلَيْهِ فَا أَنْهُمْ قَالُوه اللهُ عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَلَا أَنْهُمْ قَالُونَا عَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّه عَلْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّه وَاللّهُ عَلْهُ وَاللّه عَلَيْهُ وَلَاهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّه اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِمْ أَنْهُونُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ اللهُ عَلِيْهُ وَلَاهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَوْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَوْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِ الللهُ عَلِيْهُ وَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ اللهُ ا

تُكَفِّرُون من المُسْلمين أناساً يَشْهَدُون أن لا إله إلا الله ويصَلُون ويَصُومُون ثُمَّ تَأمَّل جَوَابها فَإِنَّهُ مِنْ أَنْفَع ما في هَذِهِ الأوراق.

كنتم تستهزءون لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيهانكم . فحكم بكفرهم بعد إيهانهم مع أنهم ذكروا أنهم كانوا يستهزؤن ولم يقولوا ذلك على سبيل الجد، وكانوا يصلون ويتصدقون، ثم ذكر المؤلف \_ رحمه الله \_ أن الجواب على هذه الشبهة من أنفع ما في هذه الأوراق.

وَمِنَ اللَّالِيلِ على ذلك (١) أيْضاً ما حكى الله عن بني إسرَائيل مع إسلامِهم وعِلْمِهم وصَلاحِهمْ أنَّهُمْ قالوا لموسى:

(۱) قوله: «ومن الدليل على ذلك» أي على أن الإنسان قد يقول أو يفعل ما هو كفر من حيث لا يشعر قول بني إسرائيل مع إسلامهم وعلمهم وصلاحهم لموسى عليه الصلاة والسلام: «اجعل لنا إلها كها لهم آلهة » وقول أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم: «اجعل لنا ذات أنواط كها لهم ذات أنواط» فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم «الله أكبر إنها السنن قلتم والذي نفسي بيده كها قالت بنو إسرائيل لموسى: «اجعل لنا إلها كها لهم آلهة قال إنكم قوم تجهلون » [سورة الأعراف، الأبة: ١٣٨]. لتركبن سنن من كان قبلكم »(١) وهذا يدل على أن موسى ومحمداً عليهها الصلاة والسلام قد أنكرا ذلك غاية الإنكار وهذا هو المطلوب، فإن هذين النبيين الكريمين لم يقرا أقوامهها على هذا الطلب الذي طلبوه بل أنكراه.

وقد شبه بعض المشركين في هذا الدليل فقال: إن الصحابة وبني اسرائيل لم يكفروا بذلك.

وجواب هذه الشبهة: أن الصحابة وبني إسرائيل لم يفعلوا ذلك حين لقوا من الرسولين الكريمين إنكار ذلك.

<sup>(</sup>١) اخرجه الإمام أحمد (٥/٢١٨)، والترمذي (١٧٧١) وقال: حديث حسن صحيح.

﴿ اجْعَلْ لَنَا إِلَما كَمَا لَهُمْ آلِهَ ﴾ [سورة الأعراف، الآية: ١٣٨]. وقَوْل أَنَاس من الصَّحَابَةِ: «اجْعَلْ لنا ذاتَ أنواطِ» فَحَلف النبي صلى الله عليه وسلم، أنَّ هَذا نظير قول بني إسْرَائِيل اجْعَلْ لنا إلهاً.

وَلَكِنْ للْمُشْرِكِين شُبِّهَةً يُدْلُون بَهَا عِنْد هَذِه القِصَّةِ وهِيَ أَنَّهُمْ يَقُولُون بَهَا عِنْد هَذِه القِصَّةِ وهِيَ أَنَّهُمْ يَقُولُون : إِنَّ بني إسْرَائيل لَم يَكْفُروا بِذَلك، وكَذَلك الَّذين قَالُوا للنَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم اجْعَل لنا ذات أنواطٍ لمْ يَكْفُروا.

فَالجَوْابُ: أَنْ نَقُولَ إِنَّ بَنِي إِسْرَائِيلِ لَمْ يَفْعَلُوا ذَلِك، وكَذلك الذين سَأَلُوا النبي صلى الله عليه وسلم، لم يَفْعَلُوا ذلك، ولا خِلاف أنَّ بني إسرائيل لو فعلوا ذلك لكفرُوا، وكَذَلك لا خِلاف في أنَّ الذينَ نَهَاهُمُ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم لَوْ لَمْ يُطِيعُوهُ واتَّخَذُوا ذات أنُواطٍ بَعْد نَهْيهِ لكَفَرُوا وَهَذا هُوَ المَطْلُوبُ.

وَلَكِنْ هَذِهِ القِصَّةُ تُفِيدُ أَنَّ الْمُسْلِم - بَلِ الْعَالِم - قَدْ يَقَعُ فِي أَنُواعٍ مِنَ الشَّرْكِ لا يَدْرِي عَنْها فَتُفِيدُ التَّعَلَّم وَالتَّحَرُّز ومَعْرِفَة أَنَّ أَنُواعٍ مِنَ الشَّرْكِ لا يَدْرِي عَنْها فَتُفِيدُ التَّعَلَّم وَالتَّحَرُّز ومَعْرِفَة أَنَّ قُول الجَّاهِل (التَّوْحِيدُ فَهِمْنَاهُ) أَنَّ هذا مِنْ أَكْبَرِ الجَهْلِ ومَكَايِدِ قَول الجَّاهِل (التَّوْحِيدُ فَهِمْنَاهُ) أَنَّ هذا مِنْ أَكْبَرِ الجَهْلِ ومَكَايِدِ الشَّيْطَانِ (١).

<sup>(</sup>١) هذا شروع في بيان ما تفيده هذه القصة أعني قصة الأنواط وبني إسرائيل من الفوائد:

وَتُفِيدُ أَيْضاً أَنَّ المُسْلِمِ المُجْتَهِد (١) إذا تَكَلَّم بِكَلام كُفْرٍ وَهُو لا يَدْرِي فَنُبه على ذلك فَتَاب من ساعَتِه أنَّه لا يَكْفُرُ كما فعل بَنُو إسْرائِيل والَّذين سألُوا النبي صلى الله عليه وسلم. وتُفِيدُ أنَّهُ لو لم يَكْفُرْ (٢) فَإِنَّهُ يُغَلِّظاً عَلَيْه الكلام تَغْلِيظاً

الفائدة الأولى: أن الإنسان وإن كان عالماً قد يخفى عليه بعض أنواع الشرك، وهذا يوجب على الإنسان أن يتعلم ويعرف حتى لا يقع في الشرك وهو لا يدري، وأنه إذا قال أنا أعرف الشرك وهو لا يعرفه كان ذلك من أخطر ما يكون على العبد، لأن هذا جهل مركب، والجهل المركب شر من الجهل البسيط، لأن الجاهل جهلاً بسيطاً يتعلم وينتفع بعلمه، وأما الجاهل جهلاً مركباً فإنه يظن نفسه عالماً وهو جاهل فيستمر فيها هو عليه من العمل المخالف للشريعة.

- (۱) قوله: «ويفيد أيضاً أن المسلم المجتهد... إلخ» هذه هي الفائدة الثانية أن المسلم إذا قال ما يقتضي الكفر جاهلاً بذلك ثم نبه فانتبه وتاب في الحال فإن ذلك لا يضره لأنه معذور بجهله ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها، أما لو استمر على ما علمه من الكفر فإنه يحكم بها تقتضيه حاله.
- (٢) قوله: «وتفيد أيضاً أنه لولم يكفر... إلخ» هذه هي الفائدة الثالثة، أن الإنسان وإن كان لا يدري عن الشيء إذا طلب

شَدِيداً كَمَا فَعَل رَسُول الله صلى الله عليه وسلم. وَلِلْمُشْرِكِين شُبْهَةُ أُخْرَى (١) يَقُولُون: إنَّ النَّبِيَّ صلى الله

ما يكون به الكفر فإنه يغلظ عليه تغليظاً شديداً؛ لأن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال لأصحابه «الله أكبر إنها السنن لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة» وهذا إنكار ظاهر.

(۱) قوله: «وللمشركين شبهة أخرى... إلخ» يعني للمشركين المشبهات وهي: أن المشبهين شبهة أخرى مع ما سبق من الشبهات وهي: أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنكر على أسامة بن زيد رضى الله عنه قتل الرجل بعد أن قال لا إله إلا الله فقال: «أقتلته بعد أن قال لا إله إلا الله فقال: «أقتلته بعد أن قال لا إله إلا الله فقال: «منيت أي لم أكن والسلام على أسامة حتى قال أسامة: «تمنيت أي لم أكن أسلمت بعد»(۱)، وكذلك قوله صلى الله عليه وآله وسلم أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله»(۱) وأمثال ذلك من الأحاديث التي يستدلون بها على أن من قال: «لا إله ذلك من الأحاديث التي يستدلون بها على أن من قال: «لا إله ذلك من الأحاديث التي يستدلون بها على أن من قال: «لا إله

<sup>(</sup>١) البخاري/ كتاب المغازي/ باب بعث النبي بَيَنَيْمُ أسامة بن زيد، ومسلم كتاب الإيهان/ باب تحريم قتل الكافر بعد أن قال لا إله إلا الله.

<sup>(</sup>٢) البخاري/ كتاب الزكاة/ باب وجوب الزكاة ومسلم كتاب الإيهان/ باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله.

عليه وسلم أَنْكَر على أَسَامَة قَتْل مَنْ قال: «لا إله إلا الله»، وكذلك قوله: «أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِل النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لا إله إلا الله» وأحادِيث أُخْرَى في الْكَفِّ عَمَّنْ قالها، وَمُرَادُ هَؤلاء الجَهَلَةِ أَنَّ مَنْ قَالها لا يُكْفِرُ، ولا يُقْتَلُ وَلَوْ فَعَل مَا فَعَلَ.

فَيُقَالَ لَمُؤلاء المُشْرِكِينِ الجُهَالِ: مَعْلُومٌ أَنَّ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم قَاتَلُ اليَهُود وَسَبَاهُمْ وَهُمْ يَقُولُون: لا إله إلا الله، وأنَّ أَصْحَاب رَسُول الله صلى الله عليه وسلم قَاتَلُوا بَنِي حَنِيفَة وَهُمْ يَشْهَدُون أَن لا إله إلا الله وأنَّ مُحَمَّدا رَسُولُ الله وَيُصَلُونَ ويَدَّعُون يَشْهَدُون أَن لا إله إلا الله وأنَّ مُحَمَّدا رَسُولُ الله وَيُصَلُونَ ويَدَّعُون الإسلام، وكَذَلِك الَّذين حَرَّقَهُم عَلِي بن أبي طالب بالنَّار (١).

إلا الله الله الله الكفر ولايقتل وإن كان على الشرك من جهة أخرى، وهذا من الجهل العظيم، فليس قول «لا إله إلا الله منجياً من عذاب النار ومخلصاً للإنسان من الشرك إذا كان يشرك من جهة أخرى.

<sup>(</sup>۱) قوله: «فيقال لهؤلاء المشركين الجهال... إلخ» هذا جواب الشبهة التي أوردها هؤلاء الجهال فيها سبق وجوابها بها يلي: أولاً: أن النبي صلى الله عليه وسلم قاتل اليهود وسباهم وهم يقولون لا إله إلا الله.

ثانياً: أن الصحابة قاتلوا بني حنيفة وهم يشهدون أن لا إله

وَهَوْلاء الجَهَلةُ مُقِرُّ وِنَ أَنَّ مَنْ أَنْكَرَ البَعْثَ كَفَر وِقَبِل وَلُو قال لا إله إلا الله، وأنَّ مَنْ جَحَد شَيئاً من أرْكَانِ الإسلام كَفَر وَقُبِل وَلَوْ قَالَ الله أله أله الله وأنَّ مَنْ جَحَد شَيئاً من أرْكَانِ الإسلام كَفَر وَقُبِل وَلَوْ قَالَهُا، فَكَيْف لا تَنْفَعُه إذا جَحَد فَرعاً من الفُرُوع، وتَنْفَعُه إذا جَحَد التَّوْجِيدُ الذي هُوَ أَصْلُ دِينِ الرسُل ورأسُهُ؟ (١).

وَلَكِنْ أَعْدَاء الله مَا فَهِمُ وَا مَعْنَى الأَحَادِيثِ: فَأَمَّا جَدِيثُ أَسَامَة فَإِنَّهُ قَتَل رَجُلًا ادَّعَى الإسلام بِسَبَب أَنَّهُ ظَنَّ أَنَّهُ مَا ادَّعَى أَسَامَة فَإِنَّهُ قَتَل رَجُلًا ادَّعَى الإسلام بِسَبَب أَنَّهُ ظَنَّ أَنَّهُ مَا ادَّعَى

إلا الله وأن محمداً رسول الله ويصلون ويدعون أنهم مسلمون.

ثالثاً: أن الذين حرقهم على بن أبي طالب كانوا يشهدون أن لا إله إلا الله.

<sup>(</sup>۱) قوله: «وهؤلاء الجهلة مقرون أن من أنكر البعث... إلخ» هذا إلزام لهؤلاء الجهال واحتجاج عليهم بمثل ما قالوا به، فقد قالوا إن من أنكر البعث فإنه يقتل كافراً، ويقولون من جحد وجوب شيء من أركان الإسلام، فإنه يحكم بكفره ويقتل وإن قال لا إله إلا الله، فكيف لا يكفر ولا يقتل من يجحد التوحيد الذي هو أساس الدين وإن قال لا إله إلا الله?! أفلا يكون هذا أحق بالتكفير ممن جحد وجوب الشه؟! أفلا يكون هذا أحق بالتكفير ممن جحد وجوب الصلاة، أو وجوب الزكاة؟!، وهذا إلزام صحيح لا محيد

الإسلام إلا خُوْفاً على دَمِهِ وَمَالِه، والرَّجُلُ إِذَا أَظْهَرَ الإِسْلام وَجَبَ الكَفُّ عَنْه حَتَّى يُتَبَيَّنَ مِنْهُ مَا يُخَالِفُ ذَلِكَ، وأَنْزَل الله تعالى في ذلك ﴿ يَاأَيُّهَا الذين آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ في سبيل الله فَتَبَيَّنُوا ﴾ [سورة النساء، الآبة: ٩٤] أيْ فَتَثَبَّتُوا، فالآية تَدُلُّ على أنَّه يَجِبُ الكَفُّ عَنْهُ والتَثَبُّتُ، فإذا تَبَيَّنَ مِنْهُ بَعْد ذَلِك ما يُخَالِفُ الإسلام قُتِلَ لِقوله تعالى: ﴿ فَتَبَيَّنُوا ﴾ وَلُوْ كَان لا يُقْتَلُ إِذَا قَالِهَا لَمْ يَكُنْ للتَثبيتِ معنى (١).

فأما حديث أسامة، يعني الحديث الذي قتل فيه أسامة لرضى الله عنه من قال لا إله إلا الله حين لحقه أسامة ليقتله وكان مشركاً، فقال: «لا إله إلا الله»، فقتله أسامة لظنه أنه لم يكن مخلصاً في قوله وإنها قاله تخلصاً فليس فيه دليل على أن كل من قال «لا إله إلا الله» فهو مسلم ومعصوم الدم، ولكن فيه دليل على أنه يجب الكف عمن قال «لا إله إلا الله»، ثم بعد ذلك ينظر في حاله حتى يتبين واستدل المؤلف لذلك بقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنوا إذا ضربتم في سبيل الله فتبينوا ﴾ السورة النساء، الآية: ٩٤]. الآية، فأمر الله تبارك وتعالى بالتبين أي التثبت وهذا يدل على أنه إذا تبين أن الأمر كان خلاف ما كان

<sup>(</sup>١) قوله: «ولكن أعداء الله ما فهموا معنى الأحاديث. . . إلخ». يعني الأحاديث التي شبهوا بها ثم أخذ رحمه الله يبين معناها فقال:

وَكَذَلِكَ الحديثُ الآخَرُ وأَمْثَالُهُ مَعْنَاهُ مَا ذَكُرْنَاهُ أَنَّ مَنْ أَظْهَرَ التَّوحِيد والإِسْلامَ وَجَبَ الكَفَّ عَنْه إلى أَنْ يُتَبَينَ مِنْهُ مَا يُنَاقِضُ ذَلِك والدَّلِيلُ عَلَى هَذَا أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم، قال: «أَقَتَلْتَهُ والدَّلِيلُ عَلَى هَذَا أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم، قال: «أَقَتَلْتَهُ بَعْدَ مَا قالَ لا إله إلا الله وقال: «أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لا إله إلا الله هُوَ الذي قال في الخَوارِج «أَيْنَمَا لَقَيْتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُم لَئِنْ أَدْرَكْتُهُمْ لأَقْتُلَمَهُمْ قَتْل عَادٍ » مَعَ كَوْنَمِمْ مِنْ أَكْثَر النَّاسَ عِبَادَةً لئِنْ أَدْرَكْتُهُمْ لأَقْتُلَمَهُمْ قَتْل عَادٍ » مَعَ كَوْنَمِمْ مِنْ أَكْثَر النَّاسَ عِبَادَةً وَمَّالِيلًا وتَسْبِيحاً ، حَتَّى أَنَّ الصَّحَابَة يَحْقُرُونَ أَنْفُسَهُمْ عِنْدَهُمْ ، وَمَا العِلْمَ مِنْ الصَّحَابَة فَلَمْ تَنْفَعْهُم لا إله إلا الله ، ولا كَثْرَة وهُمْ تَعَلَّمُوا الْعِلْمَ مِنْ الصَّحَابَة فَلَمْ تَنْفَعْهُم لا إله إلا الله ، ولا كَثْرَة وهُمْ تَعَلَّمُوا الْعِلْمَ مِنْ الصَّحَابَة فَلَمْ تَنْفَعْهُم لا إله إلا الله ، ولا كَثْرَة العَبَادِةِ ، ولا ادِّعَاءُ الإِسْلامِ لَلَّا ظَهَر مِنْهُمْ خُالَفَةُ الشَّرِيعَة (١) .

عليه فإنه يجب أن يعامل بها يتبين من حاله، فإذا بان منه ما يخالف الإسلام قتل ولو كان لا يقتل مطلقاً إذا قالها لم يكن فائدة للأمر بالتثبت.

وعلى كل حال فإن حديث أسامة رضى الله عنه ليس فيه دليل على أن من قال «لا إله إلا الله» وهو مشرك يعبد الأصنام والأموات والملائكة والجن وغير ذلك يكون مسلماً.

(۱) قوله: «وكذلك الحديث الآخر وأمثاله» يريد بالحديث الآخر قوله صلى الله عليه وسلم «أمرت أن أقاتل الناس. إلخ» فبين رحمه الله تعالى أن معنى الحديث أن من أظهر الإسلام

وجب الكف عنه حتى يتبين أمره، لقوله تعالى: ﴿فتبينوا﴾ لأن الأمر بالتبين يحتاج إليه إذا كنا في شك من ذلك، أما لو كان قول ه «لا إله إلا الله» بمجرده عاصاً من القتل فإنه لا حاجة إلى التبين، ثم استدل المؤلف ـ رحمه الله ـ لما ذهب إليه بأن الذي قال لأسامة «أقتلته بعد أن قال لا إله إلا الله»(۱) وقال: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله . . . »(۲) هو الذي أمر بقتال الخوارج وقال: «أينها لقيتموهم فاقتلوهم»(۳) مع أن الخوارج يصلون ويذكرون الله ويقرؤون القرآن، وهم قد تعلموا من الصحابة رضى الله عنهم ومع ذلك لم ينفعهم ذلك شيئاً؛ لأن الإيهان لم يصل إلى قلومهم كما قال النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم «إنه لا يجاوز حناجرهم»(٤).

<sup>(</sup>١) (٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) البخاري/ كتاب استتابة المرتدين/ باب قتل الخوارج والملحدين، ومسلم/ كتاب الزكاة/ باب التحريض على قتل الخوارج.

<sup>(</sup>٤) البخاري / كتاب التوحيد / باب قوله تعالى: ﴿تعرج الملائكة والروح إليه ﴾، ومسلم كتاب الزكاة / باب ذكر الخوارج وصفاتهم.

وكَذَلِكَ مَا ذَكَرْنَاهُ من قِتَالَ اليَهُودِ، وَقِتَالَ الصَّحَابَةِ بَنِي حَنِيفَة ، وكَذَلِكَ أَرَادَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم أَنْ يَغْزُو بَنِي الله عَلَيْهِ وَسَلَّم أَنْ يَغْزُو بَنِي الله عَالَى : الْمُصْطَلَقِ لَمَّا أَخْبَرهُ رَجُلِّ أَنَّهُمْ مَنَعُوا الزَّكَاة حَتَى أَنْزَلَ الله تعالى : ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا فَتَبَينوا ﴾ [سورة الحجرات ، وَكَالَ اللهُ عَلَى أَنَّ مُرَاد الله على أَنَّ مُرَاد اللهِ عَلَيْهِمْ ﴿ ، وَكُلُّ هَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ مُرَاد النّبِي صَلَّى الله عليه وسلم في الأحَادِيثِ التي احْتَجُوا بِهَا مَا النّبِي صَلَّى الله عليه وسلم في الأحَادِيثِ التي احْتَجُوا بِهَا مَا ذَكَرْنَاه (١) .

وَلَهُمْ شُبْهَةً أُخْرى: وَهُوَ مَا ذَكَر النبي صلى الله عليه وسلم أنَّ النَّاس يَوْمَ القِيامَة يَسْتَغِيثُون بآدَم، ثُمَّ بِنُوحٍ، ثُمَّ بِإِبْرَاهِيمَ، ثُمَّ بِمُوسى، ثُمَّ بعيسى فَكُلُهُمْ يَعْتَذر حتى ينتهوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم قَالُوا: فَهَذا يَدُلُ على أنَّ الاسْتِغَاثة بِغَيْر الله لَيْسَتْ شَرَكًا.

وَالجُوابُ: أَنْ نَقُولُ سُبْحَانَ مَنْ طَبَع على قُلُوبِ أَعْدَائِهِ فَإِنَّ

<sup>(</sup>۱) وهو أن مجرد قول «لا إله إلا الله» ليس مانعاً من القتل بل يجوز قتال من قالها إذا وجد سبب يقتضي قتاله.

<sup>\*</sup> أخرجه ابن جرير الطبري جـ٢٦ ص١٢٣، وابن كثير جـ٤ ص١٨٧ وقال: «قد روى طرق لهذا الحديث من أحسنها مارواه الإمام أحمد»، والهيثمي في «المجمع» جـ٧ ص ١١١ وقال: «رواه أحمد ورجاله ثقات».

الاسْتِغَاثَة بِالمَخْلُوق فِيْمَا يَقْدِرُ عَلَيْه لا نُنْكِرُها، كَمَا قال الله تعالى في قِصَّةِ مُوسى: ﴿فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيعَتِهِ على الَّذِي مِنْ عَدُوّهِ ﴿ وَصَّةَ الْمِنْ الْمِنْ عَلَى اللَّذِي مِنْ عَدُوّهِ ﴾ [سورة القصص، الآية: ١٥]. وكَمَا يَسْتَغِيثُ الْإِنْسَانُ بِأَصْحَابِهِ فِي الْحَرْبِ أَوْ غَيْره فِي أَشْياء يَقْدِرُ عَلَيْها المَخْلُوقُ، وَنَحْنُ أَنْكُرْنَا اسْتِغَاثَة العِبَادَةِ التي يَفْعَلُونَها عِنْد قُبُورِ الأوْلِيَاء، أَوْ فِي غَيْبَتِهِم فِي الأَشْياء التي لا يَقْدِرُ عَلَيْها إلاَّ الله (١).

إذَا تُبَتَ ذلك فَاسْتِغَاثَتُهُم بِالأَنْبِيَاء يَوْمَ القِيَامَةِ يُرِيدُون مِنْهُمْ أَنْ يَدْعُوا الله أَنْ يُحَاسِب النَّاسِ حَتَّى يَسْتَرِيح أَهْلُ الجَنة مِنْ كَرْبِ

(١) قوله: «ولهم شبهة أخرى» يعني في أن الاستغاثة بغير الله ليست شركاً وقد أجاب عنها بجوابين:

الأول: أن هذه استغاثة بمخلوق فيها يقدر عليه وهذا لا ينكر لقوله تعالى في قصة موسى: ﴿فاستغاثة الذي من شيعته على الذي من عدوه فوكزه موسى فقضى عليه ﴾.

الجواب الثاني: أن الناس لم يستغيثوا بهؤلاء الأنبياء الكرام ليزيلوا عنهم الشدة، ولكنهم يستشفعون بهم عند الله ـ عز وجل ـ ليزيل هذه الشدة، وهناك فرق بين من يستغيث بالمخلوق ليكشف عنه الضرر والسوء، ومن يستشفع بالمخلوق إلى الله ليزيل الله عنه ذلك.

المَوْقِف وهَذَا جَائِزٌ فِي الدُّنْيا والآخِرَة، وذَلك أَن تَأْتِي عِنْد رَجُلِ صَالِح حِي يُجَالِسَك ويَسْمَعُ كَلامِكَ فَتَقُولُ له: ادْعُ الله لي، كَمَا كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، يَسْأَلُونه ذلك فِي حَيَاتِه، وأمَّا بَعْد مَوْتِهِ فَحَاشا وكلا أنَّهُمْ سَأَلُوه ذلك عِنْد قَبْرِه، بَلْ أَنْكَرَ السَّلَفُ الصَّالِحَ على مَنْ قَصَد دُعَاء الله عِنْد قَبْرِه فَكَيْفَ بِدُعَائِهِ نَفْسه؟ (١) ......

(۱) قوله: «إذا ثبت ذلك فاستغاثتهم بالأنبياء . . . إلخ» هذا هو الجواب الثاني وهو أن استغاثتهم بالأنبياء من باب طلب دعائهم إلى الله ـ عز وجل ـ أن يريح الخلق من هذا الموقف العظيم ، وليس دعاءاً لهم ، بل طلب دعائهم لربهم عز وجل ، وهذا أمر جائز كها أن الصحابة رضى الله عنهم يسألون النبي صلى الله عليه وسلم أن يدعو الله لهم ، ففي الصحيحين من والنبي صلى الله عليه وآله وسلم يخطب فقال : «يا رسول الله هلكت الأموال وانقطعت السبل ، فادع الله يغيثنا ، ولم يقل فأغثنا يا رسول الله ، بل قال : «فادع الله يغيثنا» فرفع النبي صلى الله عليه وآله وسلم يديه وقال : «اللهم أغثنا» ثلاث مرات ، فأنشأ الله سبحانه وتعالى سحابة فأمطرت ، ولم يرو الشمس أسبوعاً كاملاً ، والمطر ينهم ، وفي الجمعة التالية الشمس أسبوعاً كاملاً ، والمطر ينهم ، وفي الجمعة التالية

دخل رجل أو الرجل الأول فقال: «يا رسول الله غرق المال، وتهدم البناء فادع الله تعالى يمسكها عنا» فدعا النبي صلى الله عليه وآله وسلم ربه وقال: «اللهم حوالينا ولا علينا، اللهم على الآكام والضراب وبطون الأودية، ومنابت الشجر»، (١) فانفرجت السهاء وخرج الصحابة يمشون في الشمس.

فهذا طلب دعاء من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لله \_ عز وجل \_ وليس دعاء لرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ولا استغاثة به، وبهذا يعرف أن هذه الشبهة التي لبس بها هؤلاء شبهة لا تنفعهم بل هي حجة داحضة عند الله عز وجل.

ثم ذكر المؤلف ـ رحمه الله ـ أنه لا بأس أن تأتي لرجل صالح تعرفه وتعرف صلاحه فتسأله أن يدعو الله لك، وهذا حق إلا أنه لا ينبغي للإنسان أن يتخذ ذلك ديدناً له كلما رأى رجلاً صالحاً قال ادع الله لي، فإن هذا ليس من عادة السلف رضى الله عنهم، وفيه إتكال على دعاء الغير، ومن المعلوم أن الإنسان إذا دعا ربه بنفسه كان خيراً له لأنه يفعل عبادة يتقرب بها إلى الله ـ عز وجل ـ، فإن الدعاء من العبادة كما قال الله بها إلى الله ـ عز وجل ـ، فإن الدعاء من العبادة كما قال الله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ كتاب الاستسقاء/ بأب الاستسقاء في خطبة الجمعة، ومسلم/ كتأب صلاة الاستسقاء/ بأب الدعاء في الاستسقاء.

وَلَهُمْ شُبْهَةً (١) أُخْرَى وهي: قِصَّةُ إِبْرَاهِيم عَلَيْهِ السَّلَام لَلَا أَلْقِيَ فِي النَّارِ اعْتَرَض لهُ جِبْرِيلُ فِي الهواء فَقَال: أَلَك حَاجَةً؟ فقال أَلْقِيَ فِي النَّارِ اعْتَرَض لهُ جِبْرِيلُ فِي الهواء فَقَال: أَلَك حَاجَةً؟ فقال

تعالى ﴿ادعوني أستجب لكم ﴾ [سررة غافر، الأية: ٦]. الآية ، والإنسان إذا دعا ربه بنفسه فإنه ينال أجر العبادة ثم يعتمد على الله عز وجل في حصول المنفعة ودفع المضرة ، بخلاف ما إذا طلب من غيره أن يدعو الله له فإنه يعتمد على ذلك الغير وربها يكون تعلقه بهذا الغير أكثر من تعلقه بالله عز وجل ، وهذا الأمر فيه خطورة وقد قال شيخ الإسلام ـ رحمه الله ـ «إذا طلب الإنسان من شخص أن يدعو له فإن هذا من المسألة المذمومة » فينبغي للإنسان إذا طلب من شخص أن يدعو له أن ينوي بذلك نفع ذلك الغير بدعائه له ، فإنه يؤجر على هذا وربها ينال ما جاء به الحديث أن الرجل إذا دعا لأخيه بظهر الغيب قالت الملائكة آمين ولك بمثلها.

(١) قوله: «ولهم شبهة أخرى وهي قصة إبراهيم عليه السلام لما ألقى في النار . . . إلخ» . والجواب عن هذه الشبهة :

أن جبريل إنها عرض عليه أمراً ممكناً يمكن أن يقوم به فلو أذن الله لجبريل لأنقذ إبراهيم بها أعطاه الله تعالى من القوة فإن جبريل كما وصفه الله تعالى شديد القوى السورة النجم، الآية: ٥] فلو أمره الله أن يأخذ نار إبراهيم وما حولها ويلقيها في المشرق أو المغرب لفعل ولو أمره أن يحمل إبراهيم إلى مكان بعيد عنهم

لفعل ولو أمره أن يرفعه إلى السماء لفعل.

ثم ضرب المؤلف بهذا مثلاً رجل غني أتى إلى فقير فقال هل لك حاجة في المال؟ من قرض أو هبة أو غير ذلك؟ فإنها هذا مما يقدر عليه، ولا يعد هذا شركاً لو قال نعم لي حاجة أقرضني، أو هبني لم يكن مشركاً.

(١) ختم المؤلف هذه الشبهات بمسألة عظيمة هي:

أنه لابد أن يكون الإنسان موحداً بقلبه وقوله وعمله فإن كان موحداً بقلبه ولكنه لم يوحد بقوله أو بعمله فإنه غير صادق في دعواه، لأن توحيد القلب يتبعه توحيد القول والعمل لقول النبي صلى الله عليه وآله وسلم: «ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب»(۱) فإذا وحّد الله كها زعم بقلبه ولكنه لم يوحده بقوله أو فعله فإنه من جنس فرعون الذي كان مستيقناً بالحق عالماً به لكنه أصر وعاند وبقي على ما كان عليه من دعوى الربوبية، قال الله تعالى: ﴿وجحدوا بها واستيقنتها دعوى الربوبية، قال الله تعالى:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ كتاب الإيهان/ باب فضل من أستبرأ لدينه. ومسلم/ كتاب المساقاة/ باب أخذ الحلال وترك الشبهات.

وَهَذَا يَغْلَطُ فَيه كثيرٌ مِنْ النَّاسِ يَقُولُونَ: هَذَا حَقِّ ونَحْنُ نَفْهَمُ هَذَا، وَنَشْهَدُ أَنَّهُ الحَقُّ، وَلَكِنَّا لا نَقْدِرُ أَنْ نَفْعَلَهُ ولا يَجُوزِ عِنْد أَهْلَ بَلَدِنا إِلَّا مَنْ وَافَقَهُم، وَغَيْرُ ذلك مِنْ الأعْذَار (١). وَلَمْ يَدْرِ المِسْكِين (٢) أَنَّ غَالِبَ أَنْمَةِ الكُفْرِ يَعْرِفُونَ الحَقَ، وَلَمْ يَدْرِ المِسْكِين (٢) أَنَّ غَالِبَ أَنْمَةِ الكُفْرِ يَعْرِفُونَ الحَقَ،

أنفسهم ظلماً وعلواً إسورة النمل، الآية: ١٤]. وقال تعالى عن موسى أنه قال لفرعون ﴿لقد علمت ما أنزل هؤلاء إلا رب السموات والأرض بصائر ﴾ [سورة الإسراء، الآية: ١٠٢].

- (۱) قوله: «وهذا يغلط فيه كثير من الناس... إلخ» يعني أن كثيراً من الناس يعرف الحق في هذا ويقولون نحن نعرف أن هذا هو الحق ولكننا لا نقدر عليه لمخالفته أهل بلدنا ونحو ذلك من الأعذار، وهذا العذر لا ينفعهم عند الله عز وجل -، لأن الواجب على المرء أن يلتمس رضا الله عز وجل ولو سخط الناس، وأن لا يتبع رضا الناس بسخط الله عز وجل، وهذا يشبه من يحتجون بها كان عليه آباؤهم وهم الذين حكى الله عنهم ﴿إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مهتدون ﴿ [سورة الزحرف، الآية: ٢٢] والآية الأخرى ﴿ وإنا على آثارهم مقتدون ﴾ [سورة الزحرف، الآية: ٢٣].
- ۱۲، قوله: «ولم يدر المسكين» أي- المعدم من الفقه والبصيرة أن غالب أئمة الكفر كانوا يعرفون الحق لكنهم عاندوا فخالفوا

ولَمْ يَتْرُكُوهُ إِلاَّ لَشِيء مِنَ الأَعْذَارِ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ اشْتَرُوا بِآيَاتِ اللهِ ثَمنًا قَلِيلًا ﴾ [سورة التوبة، الآبة: ٩]، وَغَيْر ذلك من الآيات كَقَوْلِه: ﴿ يَعْرِفُونَه كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ ﴾ [سورة البقرة، الآبة: ١٤٦].

فَإِنْ عَمِلَ بِالتَّوْحِيدِ عَملاً ظَاهِراً (١) وَهُو لا يَفْهَمُهُ، أَوْ لا

الحق كما قال تعالى: ﴿الله الناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم ﴾ وقال: ﴿اشتروا بآيات الله ثمناً قليلاً فكانوا يعتذرون بأعذار لا تنفعهم كخوف بعضهم من فوات الرئاسة وتصدر المجالس ونحو ذلك.

فكثير من أئمة الكفار يعرفون الحق ولكنهم يكرهونه ولايتبعونه، ومعرفة الحق دون العمل به أشد من الجهل بالحق، لأن الجاهل بالحق يعذر، وقد يعلم فيتنبه ويتعلم بخلاف المعاند المستكبر، ولهذا كان اليهود مغضوباً عليهم لعلمهم بالحق وتركهم إياه، وكان النصارى ضالين لأنهم لم يعرفوا الحق، لكن بعد بعثة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم كان النصارى عالمين فكانوا مثل اليهود في كونهم مغضوباً عليهم.

(۱) يقول رحمه الله: فإن عمل بالتوحيد ظاهراً أي باللسان والجوارح، ولكنه لم يعتقده بقلبه ولم يفهمه فإنه منافق، وهو شر من الكافر المصرح بكفره لقوله تعالى: ﴿إن المنافقين في

يَعْتَقِدُهُ بِقَلْبِهِ فَهُو مُنَافِقٌ، وَهُوَ شَرُّ مِنَ الكَافِرِ الخَالِصِ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرَكِ الأَسْفَلِ مِن النَّارِ ﴾ [سورة النساء، الآية: ١٤٥].

وَهَذِهِ المَسْأَلَةُ كَبِيرَةٌ طَويلَةٌ (١) تَتَبَينُ لك إذَا تَأَمَّلْتَها في أَلْسِنَة النَّاس تَرَى مَنْ يَعْرِفُ الْحَقَ ويَتْرُك العَمَل بِهِ لِخَوْف نَقْص دُنيا، أو جَاهٍ، أو مُدَاراة لأَحَدِ، وَتَرَى مَنْ يَعْمَل بِهِ ظَاهِراً لا بَاطِناً فَإِذَا سَأَلْتَهُ عَما يَعْتَقِد بِقَلْبِه فَإِذَا هو لا يَعْرِفُهُ وَلَكن عَلَيْك بِفَهْم آيَتَيْنُ مِنْ كِتَابِ الله:

الدرك الأسفل من النار وهذا ظاهر فيمن كان معانداً يعلم الحق ولكنه كرهه بقلبه ولم يطمئن إليه، ولم يستقر به، ولكنه أظهر الإلتزام بالشريعة خداعاً لله ولرسوله وللمؤمنين، وأما من كان لا يفهمه بالكلية ولا يدري ولكنه يعمل كما يعمل الناس ولم يتبين له ذلك الشيء الذي يعملونه والمقصود منه، فإن الواجب أن يبلغ ويعلم، فإن أصر على ما هو عليه من إنكاره بقلبه فهو منافق.

<sup>(</sup>۱) بین - رحمه الله - أن هذه المسألة مسألة كبیرة طویلة یعنی أن تتبعها یطول بواسطة أن كثیراً من الناس قد یأبی الحق خوفاً من أن یلام علیه، أو رجاء لجاه أو دنیا، فیحتاج أن یتتبع أحوال الناس ویعرفها تماماً حتی یعلم من هو منافق ومن هو مؤمن إیهاناً خالصاً.

أُوْلاهُمَا (١): قوله تعالى: ﴿لا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْد إِيَانِكُمْ ﴾ [سورة التوبة، الآية: ٩٦]، فَإِذَا تَحَقَّقْت أَنَّ بَعْض الصَّحَابة الَّذِين غَزُوا الرُّومَ مَع رَسُول الله صلى الله عليه وسلم كَفَرُوا بِسَبِب كَلْمَة قَالُوها على وَجْهِ المزح واللَّعِبِ تَبِينَ لك أَنَّ الَّذِي يَتَكَلَّمُ بِالْكُفْر، أَوْ يَعْمَل بِهِ خَوْفاً مِنْ نَقْصٍ مَالَ، أو جَاهٍ، أَوْ مُدَارَاةٍ لأَحَدِ أَعْظَمُ مِّنْ يَتَكلَّمُ بِكَلِمة يَمْزَحُ بِهَا.

(۱) يحث المؤلف ـ رحمه الله تعالى ـ على تدبر آيتين من كتاب الله ـ عن وجل ـ:

أولاهما قوله تعالى: ﴿لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيهانكم ﴾ وهذ الآية نزلت في المنافقين الذين سبوا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وأصحابه القراء.

فالمؤلف ـ رحمه الله ـ يقول إذا كان هؤلاء المنافقون الذين غزو مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في غزوة تبوك كفروا بكلمة قالوها على سبيل المزاح لا على سبيل الجد فها بالك بمن يكفر كفراً جدياً يريده بقلبه من أجل خوف فوات مركز، أو جاه، أو ما أشبه ذلك، فإنه يكون أعظم وأعظم، فالواقع أن كلهم كفروا بعد إيهانهم سواء فعلوا ذلك استهزاءً أو فعلوه على سبيل الجد والكفر، خوفاً أو رجاءً ، فإن كل إنسان يظهر الإسلام ويبطن الكفر فهو منافق على أي وجه كان.

والآية الثّانية (١): قوله تعالى ﴿مَنْ كَفَر بِالله مِنْ بَعْد إِيمَانِهِ اللّهُ مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمئنُ بِالإِيمَانِ ولكن مَنْ شَرَح بِالْكُفْرِ صَدْراً فَعَليهم غَضَبٌ مِن الله وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ اسْتَحَبُّوا الحَيَاة فَعَليهم غَضَبٌ مِن الله وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ اسْتَحَبُّوا الحَيَاة الدُّنْيَا على الآخِرَة ﴿ [سورة النحل، الآبة: ٢٠١]. فَلَمْ يَعْذِر الله مِنْ هؤلاء اللّهُ مَنْ أَكْرِه مَعَ كَوْنَ قَلْبِهِ مُطْمئناً بِالإِيمَانِ وأمّا غَيْرُ هَذَا فَقَدْ كَفَر بَعْدَ إِيمَانِهِ سُواءٌ فَعَلَهُ حَوفاً، أو مُدَاراةً، أوْ مَشَحَة بِوَطَنِهِ أَوْ أَهْلِهِ أَوْ اللهِ اللهِ عَلَى وَجِهْ المَنْ حَ أُو لِغَيْر ذَلَكُ مِنْ الأَغْرَاضِ عَشِيرَتِه أَوْ مَالِهِ، أَوْ فِعْلِه على وجِهْ المَنْ حَ أُو لِغَيْر ذَلَكُ مِنْ الأَغْرَاضِ إلا المَكْرَه.

<sup>(</sup>۱) هذه هي الآية الثانية التي حث المؤلف ـ رحمه الله تعالى ـ على تدبرها وهذه الآية تدل على أنه لا يعذر أحد كفر بعد إيهانه إلا من كان مكرها، وأما من كفر على سبيل الاختيار لأي غرض من الأغراض سواءً كان مزاحاً، أو مشحة في وظيفة، أو دفاعاً عن وطن، أو ما أشبه ذلك فإنه يكون كافراً، فالله ـ عز وجل ـ لم يعذر من كفر إلا من كان مكرها بشرط أن يكون قلبه مطمئناً بالإيهان.

<sup>(</sup>٢) أي أن الله تعالى لم يستثن في الآية من الكافرين إلا من أكره، والإكراه لا يكون إلا على القول أو الفعل، أما عقيدة القلب

المُكْرَه، ومَعْلُومٌ أَنَّ الإِنْسَان لا يُكْرَه إلا على الكلام أو الفِعْل وأمَا عَقيدَةُ القَلْب فلا يُكْرَه عَليها أَحَدُ.

والشَّانِية (١): قوله تعالى ﴿ ذَلِكَ بَأَنَّهُمْ اسْتَحَبُّوا الحَيَاة الدُّنْيا على الآخرة ﴾ فَصرَّح أنَّ هَذَا الكُفْر والعَذَاب لَمْ يَكُنْ بِسَبب الاعْتِقَاد، أو الجَهْل، أو البُغْض للدين، أو مَحَبَّة الكُفْر وإنَّمَا سَبَبُه أَنَّ لَهُ فِي ذلك حظاً مِنْ حظُوظ الدُّنيا فآثرَهُ على الدِّين.

فلا يطلع عليها إلا الله، ولا يتصور فيها الإكراه، لأنه لا يمكن لأحد أن يكره شخصاً فيقول: لابد أن تعتقد كذا وكذا؛ لأنه أمر باطن لا يعلم به، وإنها الإكراه على ما ظهر فقط بالقول أو الفعل.

<sup>(</sup>۱) الوجه الثاني: أنهم استحبوا الحياة الدنيا على الآخرة فكان كفرهم سببه أنهم استحبوا الدنيا على الآخرة، ويعني بالدنيا كل ما يتعلق بها من جاه، أو مال، أو رئاسة أو غير ذلك عمن آثر الدنيا بها فيها على الآخرة وكفره من أجل ايثار الدنيا فإنه يكون كافراً وإن لم يكن مستحباً للكفر ولكنه مستحب لحياة الدنيا فإنه يكفر، وذلك أن بعض الناس يكفر لأنه يجب الكفر ويعجبه، وبعض الناس يكفر لمال، أو جاه، أو رئاسة،

والله سُبْحَانه وتعالى أعْلَمُ وصَلَى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم (١).

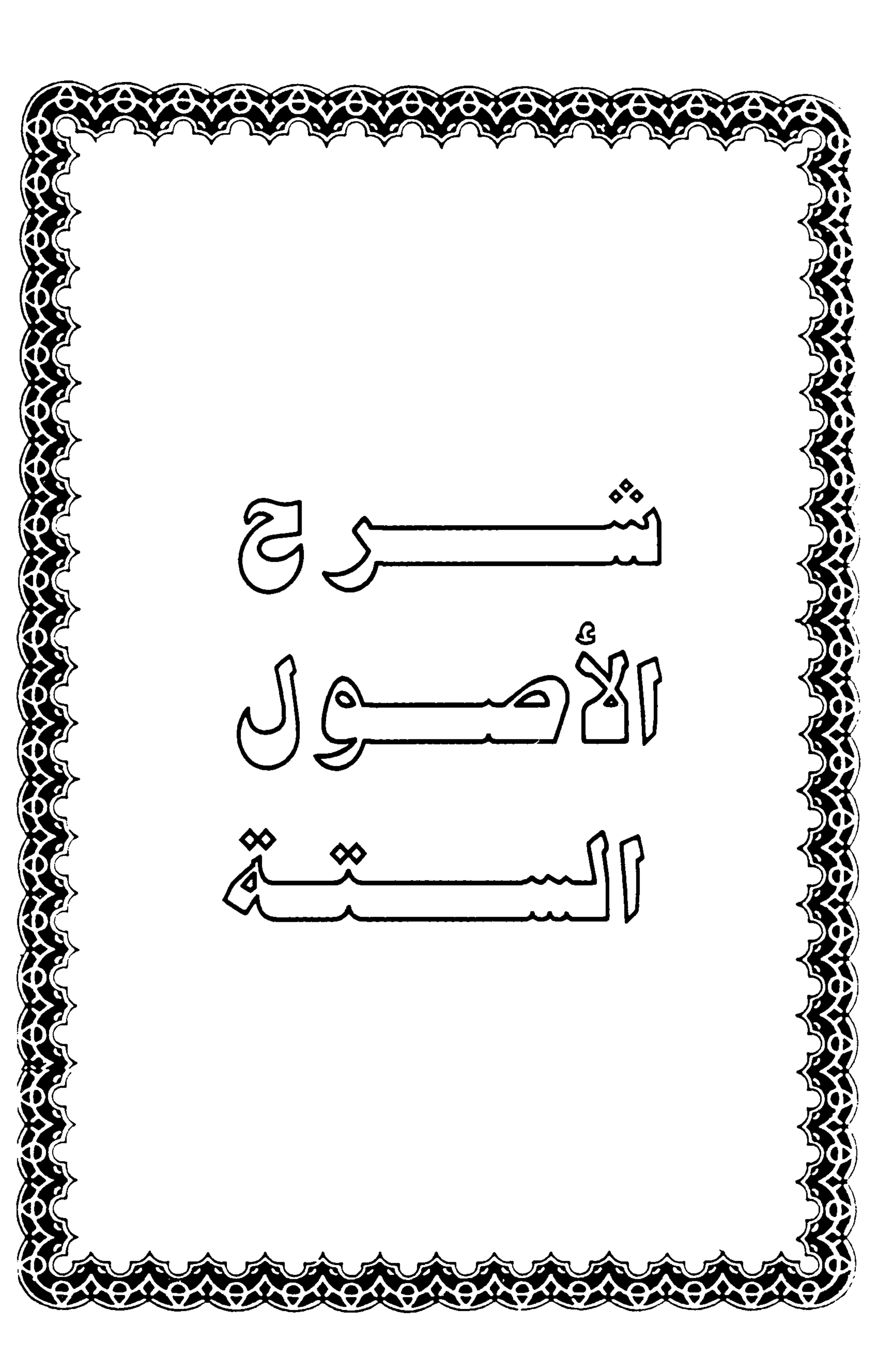
وبعض الناس يكفر لينال بذلك شيئاً من السلطان وما أشبه ذلك فالأغراض كثيرة.

نسأل الله تعالى أن يهدينا الصراط المستقيم وأن لا يزيغ قلوبنا بعد إذ هدانا.

(۱) ختم شیخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله تعالی کتابه هذا برد العلم إلی الله عز وجل والصلاة والسلام علی نبیه محمد ﷺ وبهذا انتهی کتاب کشف الشبهات فنسأل الله تعالی أن یثیب مؤلفه أحسن ثواب وأن یجعل لنا نصیباً من أجره وثوابه وأن یجمعنا وإیاه فی دار کرامته ایه جواد کریم والحمد لله رب العالمین وصلی الله وسلم علی نبینا محمد

تم شرح كشف الشبهات ويليسه شرح الأصول الستة

\* \* \*



قَالَ المُؤلِفُ شَيْخُ الإِسْلامِ:

بسم الله الرحمن الرحيم مِنْ أَعْجَبِ العَجَابِ، وَأَكْبَرُ الآيات الله الله تعالى بَيَاناً الله على قُدْرة المَلِك الغَلاب سِتْةِ أَصُول بَيَّنَها الله تعالى بَيَاناً واضحاً للعَوْام فَوْق ما يَظُنُّ الظَّانون، ثُمَّ بَعْدَ هَذَا غَلِطَ فيها كَثِيرٌ مِنْ أَذْكِياء العَالَم وَعُقلاء بَنِي آدم إلا أَقَلُ الْقليل.

## الشــرح

قوله «بسم الله»

ابتدأ المؤلف \_ رحمه الله تعالى \_ كتابه بالبسملة إقتداءً بكتاب الله على الله الله على الله عل

والجار والمجرور متعلق بفعل محذوف مؤخر مناسب للمقام تقديره هنا بسم الله أكتب.

وقدرناه فعلاً لأن الأصل في العمل الأفعال.

وقدرناه مؤخراً لفائدتين:

الأولى: التبرك بالبداءة باسم الله تعالى.

الثانية: إفادة الحصر لأن تقديم المتعلق به يفيد الحصر. وقدرناه مناسباً لأنه أدل على المراد فلو قلنا مثلاً عندما نريد

أن نقرأ كتاباً باسم الله نبتدىء، ما يدرى بهاذا نبتدىء، لكن بسم الله نقرأ أدل على المراد.

قوله: «الله»

لفظ الجلالة علم على الباري - جل وعلا - وهو الإسم الذي تتبعه جميع الأسهاء حتى إنه في قوله تعالى: «كتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلهات إلى النور بإذن ربهم إلى صراط العزيز الحميد الله الذي له ما في السهاوات وما في الأرض، [سورة إبراهيم، الآيتان:٢٠١]. لا نقول إن لفظ الجلالة (الله) صفة بل نقول هي عطف بيان لئلا يكون لفظ الجلالة تابعاً تبعية النعت للمنعوت، ولهذا قال العلهاء أعرف المعارف لفظ (الله) لأنه لا يدل على أحد سوى الله عز وجل.

قوله: «الرحمن»

الرحمن: اسم من الأسماء المختصة بالله لا يطلق على غيره. ومعناه: المتصف بالرحمة الواسعة.

قوله: «الرحيم»

الرحيم: اسم يطلق على الله عز وجل وعلى غيره.

ومعناه: ذو الرحمة الواصلة، فالرحمن ذو الرحمة الواسعة، والرحيم ذو الرحمة الواصلة فإذا جمعا صار المراد بالرحيم الموصل رحمته إلى من يشاء من عباده كما قال الله تعالى: ﴿يعذب من يشاء ويرحم من يشاء وإليه تقلبون ﴾ [سورة

العنكبوت، الآية: ٢١]. والمراد بالرحمن الواسع الرحمة.

قوله: «من أعجب العجاب، وأكبر الآيات الدالة على قدرة الملك الغلاب ستة أصول....إلخ»

شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب \_ رحمه الله تعالى \_ له عناية بالرسائل المختصرة التي يفهمها العامي وطالب العلم، ومن هذه الرسائل هذه الرسائل هذه الرسائل هذه الرسائل هذه الرسائل هذه الرسالة (ستة أصول عظيمة) وهي:

الأصل الأول: الإخلاص وبيان ضده وهو الشرك.

الأصل الثاني: الاجتماع في الدين والنهي عن التفرق فيه.

الأصل الثالث: السمع والطاعة لولاة الأهر.

الأصل الرابع: بيان العلم والعلماء، والفقه والفقهاء، ومن تشبه جمم وليس منهم.

الأصل الخامس: بيان من هم أولياء الله.

الأصل السادس: رد الشبهة التي وضعها الشيطان في ترك القرآن والسنة.

وهذه الأصول أصول مهمة جديرة بالعناية، ونحن نستعين بالله تعالى في شرحها والتعليق عليها بها يسر الله.

## الأصل الأول

إِخْلَاصُ الدين لله تعالى وَحْدَهُ لا شَرِيكَ له ، وبيَانُ ضِدَّهِ النَّذي هُو الشَّرِكُ بالله ، وكون أكثر القُرْآن في بيَان هَذَا الأَصْل مِنْ وُجُوه شَتَّى بِكَلام يَفْهَمْه أَبْلَدُ العَامَة ، ثُمَّ لمَا صَار عَلى أكثر الأَمَّةِ ما صَارَ أظهر لهُمُ الشيطان الإخلاص في صُوْرَةِ تنقص الصَّالِين والتَقْصِيرِ في حُقُوقِهِمْ ، وأَظْهَرَ لهُمْ الشراك بالله في صُوْرةِ مَحَبة الصَّالِين وأَتْبَاعِهِمْ .

## الشسرح

قوله: «إخلاص الدين لله تعالى وحده لا شريك له...».

الإخلاص لله معناه: «أن يقصد المرء بعبادته التقرب إلى الله تعالى والتوصل إلى دار كرامته». بأن يكون العبد مخلصاً لله تعالى في تعالى في عبته، مخلصاً لله تعالى في تعظيمه، مخلصاً لله تعالى في ظاهره وباطنه لا يبتغي بعبادته إلا وجه الله تعالى والوصول إلى دار كرامته كما قال تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاتِ وَنُسِكِي وَمُعِيايَ وَمُعاتِي للهُ رَبِّ العَالَمِينَ لاَ العَالَمُ اللهِ وَالْحِينَ وَالْحِينَ اللهِ وَالْمُعْمِينَ وَالْحِينَ وَالْحِينَ لاَ العَالَمُ اللهِ وَالْمُعْمِينَ وَالْحِينَ لِللهُ وَلَيْ اللهُ وَالْحَيْمِ وَالْحَلَمُ اللهِ وَالْحَالَمُ وَالْحَالَمُ وَالْحَالَمُ وَالْمُهُ وَالْحَلَمُ وَالْحَالَمُ وَالْحَالَمُ وَالْحَالَمُ وَالْحَلَمُ وَالْحَالَمُ وَالْحَالَمُ وَالْحَالَمُ وَالْحَالَمُ وَالْحَالَمُ وَالْحَلَمُ وَالْحَلَمُ وَالْحَلَمُ وَالْحَلَمُ وَالْحَلَمُ وَالْحَالَمُ وَالْحَلَمُ وَالْمُوالِمُ وَالْحَلَمُ وَالْمُوالِمُ وَالْحَلَمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُولُمُ وَالْمُولُمُ وَالْمُولُمُ وَالْمُولُمُ وَالْمُولُمُ وَالْمُولُمُ وَالْمُولُمُ وَلَامُ وَالْمُولُمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُولُولُولُولُمُ وَالْمُولُمُ وَلَمُ وَلَامُ وَالْمُول

شريك له وَبِذِلكَ أمرتُ وأنا أوّل المسلمين ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُلِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل الأيتان:١٦٢،١٦٢]. وقوله تعالى: ﴿ وَأُنيبُوا إِلَى رَبِّكُم وَأُسلُمُوا له ﴿ وَإِلَّهُ وَاحَدُ لَا إِلَّهِ إِلَّهُ إِلَّهُ وَاحَدُ لَا إِلَّهُ إِلَّهُ وَاحَدُ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُو الرَّحْنُ الرحيم ﴾، [سورة البقرة، الآية:١٦٣]. وقوله: ﴿فَإِلْهَكُم إلى واحدٌ فلهُ أسلمُوا﴾ [سورة الحج، الآية: ٣٤]. وقد أرسل الله تعالى جميع الرسل بذلك كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أُرْسَلْنَا مِنْ قَبلِكَ من رسُول إِلا نُوحي إليهِ أنهُ لا إلهَ إلا أنَّا فاعبُدون ﴾ [سورة الأنبياء، الآية: ٢٥]. وكما وضح الله ذلك في كتابه كما قال المؤلف: «من وجوه شتى بكلام يفهمه أبلد العامة» فقد وضحه رسول الله صلى الله عليه وسلم فقد جاء عليه الصلاة والسلام بتحقيق التوحيد وإخلاصه وتخليصه من كل شائبة، وسلد كل طريق يمكن أن يوصل إلى ثلم هذا التوحيد أو إضعافه، حتى إن رجلاً قال للنبي صلى الله عليه وسلم «ما شاء الله وشئت» فقال النبي رَيَكَالِين: «أجعلتني لله نداً بل ما شاء الله وحده»(١)، فأنكر النبي عَلَيْة على هذا الرجل أن يقرن مشيئته بمشيئة الله تعالى بحرف يقتضي التسوية بينها، وجعل ذلك من اتخاذ الند لله \_ عز وجل \_، ومن ذلك أيضاً أن النبي

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد جـ ۱ ص ۲۱٤، ص ۲۲٤، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» ص ۲۸٦ رقم (۱) أخرجه الإمام أحمد جـ ۱ طلاحت المفرد» (۱) معبدالرزاق في «المصنف» جـ ۱۱، ص ۲۷، والبخاري في «الأدب المفرد» ص ۲۳٤.

ورا الحلف بغير الله وجعل ذلك من الشرك بالله فقال الله عنر الله فقد كفر أو أشرك»(۱) وذلك لأن الحلف بغير الله تعظيم للمحلوف به بها لا يستحقه إلا الله عز وجل، وحينها قدم عليه وفد فقالوا: «يا رسول الله، ياخيرنا وابن حيرنا، وسيدنا وابن سيدنا» قال: «يا أيها الناس قولوا بقولكم ولا يستهوينكم الشيطان، أنا محمد عبدالله ورسوله، ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله عز وجل»(۱) وقد عقد المصنف رحمه الله لذلك باباً في كتاب التوحيد. فقال: «باب ما جاء في حماية المصطفى على محمى التوحيد وسده طرق الشرك».

وكما بين الله تعالى الإخلاص وأظهره بين ضده وهو الشرك فقال تعالى: ﴿إِنَّ الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ [سورة النساء، الآية:١١٦] وقال تعالى: ﴿واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً ﴾ [سورة النساء، الآية:٣٦].

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد جـ٢ صـ ١٢٥، وأبو داود/ كتاب الإيهان والنذور/ باب الحلف بغير الله تعالى، والـترمـذي/ كتـاب النذور/ باب كراهية الحلف بغير الله. وقال: حديث حسن، والبيهقي في «السنن» جـ ١٠ ص ٢٩، والبغوي في «شرح السنة» جـ ١٠ ص ٧، والحاكم في «المستدرك» جـ ١ ص ٢٥، وقال: «حديث صحيح على شرط الشيخين»

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد جـ٣ ص ٢٤١، وعبدالرزاق في «المصنف» جـ١١ ص ٢٧٢، والبخاري في «المنف» جـ١١ ص ٢٧٢، والبخاري في «الأدب المفرد» رقم (٨٧٥).

وقال: ﴿ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أن أعبدوا الله واجتنبوا السطاغوت ﴾، [سورة النحل، الآية: ٣٦] والآيات في ذلك كثيرة. ويقول النبي ﷺ: «من لقي الله لا يشرك به شيئاً دخل الجنة، ومن لقيه يشرك به شيئاً دخل النار»(١) رواه مسلم من حديث جابر.

والشرك على نوعين:

النوع الأول: شرك أكبر مخرج عن الملة وهو: «كل شرك أطلقه الشارع وهو مناف للتوحيد منافاة مطلقة» مثل أن يصرف شيئاً من أنواع العبادة لغير الله بأن يصلي لغير الله أو يذبح لغير الله، أو ينذر لغير الله، أو أن يدعو غير الله تعالى مثل أن يدعو صاحب قبر، أو يدعو غائباً لانقاذه من أمر لا يقدر عليه إلا الحاضر، وأنواع الشرك معلومة فيها كتبه أهل العلم.

النوع الثاني: الشرك الأصغر وهو «كل عمل قولي أو

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري/ كتاب العلم/ باب من خص بالعلم قوماً دون قوم كراهية أن لا يفهموا، ومسلم/ كتاب الإيمان/ باب من مات لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنة ومن مات مشرك دخل النار.

فعلى أطلق عليه الشارع وصف الشرك لكنه لا ينافي التوحيد منافاة مطلقة» مثل الحلف بغير الله فالحالف بغير الله الذي لا يعتقد أن لغير الله تعالى من العظمة ما يهاثل عظمة الله مشرك شركاً أصغر، ومثل الرياء وهو خطير قال فيه النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم: «أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر فسئل عنه؟ فقال: الرياء»(١) وقد يصل الرياء إلى الشرك الأكبر، وقد مثل ابن القيم \_ رحمه الله \_ للشرك الأصغر بيسير الرياء وهذا يدل على أن كثير الرياء قد يصل إلى الشرك الأكبر، وقد ذهب بعض أهل العلم إلى أن قوله تعالى: ﴿إِنْ الله لا يغفرُ أن يشرك به ﴿ [سورة النساء، الآية:١١٦]. يشمل كل شرك ولو كان أصغر، فالواجب الحذر من الشرك مطلقاً فإن عاقبته وخيمة قال الله تعالى: ﴿إِنَّهُ مِن يشرِكُ بِاللهِ فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار وما للظالمين من أنصار، وسورة المائدة، الآية: ٧٦] فإذا حرمت الجنة على المشرك لزم أن يكون خالداً في النار أبداً، فالمشرك بالله تعالى قد خسر الآخرة لاريب لأنه في النار خالداً، وخسر الدنيا لأنه قامت عليه

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد جـ٥ ص ٤٢٨، وابن أبي شيبة في «الإيهان» ص ٨٦ باب الخروج من الإيهان بالمعاصي، والهيثمي في «المجمع» جـ١٠ ص ٢٢٧ وقال: «رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح غير عبدالله بن شبيب بن خالد وهو ثقة».

الحجة وجاءه النذير ولكنه خسر لم يستفد من الدنيا شيئاً قال الله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ الحاسرين الذين خسرُوا أنفسهُم وأهليهم يومَ القِيَامةِ ألا ذَلِك هُو الخُسران المُبينُ السورة الزمر، الآية: ١٥]. فخسر نفسه لأنه لم يستفد منها شيئاً وأوردها النار وبئس الورد المورود، وخسر أهله لأنهم إن كانوا مؤمنين فهم في الجنة فلا يتمتع بهم، وإن كانوا في النار فكذلك لأنه كلما دخلت أمة لعنت أختها.

واعلم أن الشرك خفي جداً وقد خافه خليل الرحمن وأمام الحنفاء كما حكى الله عنه: ﴿واجنبني وبنيّ أن نعبُدُ الأصنام ﴿[سورة إبراهيم ، الآية: ٣٥] . وتأمل قوله : ﴿واجنبني ﴾ ولم يقل : «وامنعني » لأن معنى اجنبني أي إجعلني في جانب عبادة والأصنام في جانب ، وهذا أبلغ من أمنعني لأنه إذا كان في جانب وهي في جانب كان أبعد ، وقال ابن أبي مليكة : «أدركت ثلاثين من أصحاب رسول الله على كلهم يخاف النفاق على نفسه » (١) وقال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى النفاق على نفسه » (١) وقال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه لحذيفة ابن اليهان : «أنشدك الله هل سهاني لك رسول الله عنه من سمى من المنافقين » مع أن الرسول صلى الله الله على من سمى من المنافقين » مع أن الرسول صلى الله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ كتاب الإيهان/ باب خوف المؤمن أن يحبط عمله وهو لا يشعر.

عليه وسلم بشره بالجنة ولكنه خاف أن يكون ذلك لما ظهر لرسول الله على من أفعاله في حياته، فلا يأمن النفاق إلا منافق، ولا يخاف النفاق إلا مؤمن، فعلى العبد أن يحرص على الإخلاص وأن يجاهد نفسه عليه قال بعض السلف «ما جاهدت نفسي على شيء ما جاهدتها على الإخلاص» فالشرك أمره صعب جداً ليس بالهين ولكن الله ييسر الاخلاص على العبد وذلك بأن يجعل الله نصب عينيه فيقصد بعمله وجه الله.

### الأصل الثاني

أَمَرَ الله بالاجْتِمَاع في الدِّيْنِ ونَهَى عَنْ التَّفرق فيه، فبين الله هذا بياناً شافياً تَفْهَمه العَوَام، ونهانا أن نَكُون كَالذين تَفَرقُوا واخْتَلَفوا قَبْلِنَا فَهَلَكُوا، وَذَكر أَنَّهُ أَمَرَ المُسْلِمِين بالاجْتِماع في الدِّيْنَ ونهَاهُمْ عَن التَّفَرقُ فيه، وَيَزِيْدُهُ وُضُوحاً مَا وَرَدَت بِهِ السُّنَة مِنْ العَجَبَ العُجَابِ في ذلك، ثُمَّ صَارَ الأَمْرُ إلى أَنَّ الافْترَاق في أَصُول الدِّيْنِ وفروعه هُو العَلم والفِقْه في الدِّين، وصَار الاجْتِمَاع في الدِّين الدِّين وفروعه هُو العَلم والفِقْه في الدِّين، وصَار الاجْتِمَاع في الدِّين لا يَقُوله إلا زنْدِيق أو عَمْنُون.

### الشسرح

قوله: «أمر الله بالاجتماع في الدين ونهى عن التفرق فيه . . إلخ»

الأصل الثاني من الأصول التي ساقها الشيخ ـ رحمه الله تعالى ـ الاجتهاع في الدين والنهي عن التفرق فيه، وهذا الأصل العظيم قد دل عليه كتاب الله تعالى، وسنة رسوله عليه وعمل الصحابة رضى الله عنهم والسلف الصالح رحمهم الله تعالى:

أما كتاب الله تعالى: فقد قال الله \_ عز وجل \_: ﴿ يَا أَيُّهَا

الندين آمنوا اتقُوا الله حق تُقاتِه ولا تموتُنّ إلاَّ وأنتُمْ مُسلمُون واعتصموا بِحَبل الله جَميعاً ولاَ تفرقُوا واذكرُ وا نعمة الله عليكُم إذ كُنتم أعداءً فألف بين قُلوبكُم فأصبحتم بِنعمته إخواناً وكُنتمُ على شَفا حُفرةٍ مِن النَّارِ فأنقَذكُم منها كَذلك يُبين الله لكم آياتَه لَعلكم تهتدون [سورة آل عمران، الابتان:١٠٣،١٠]. وقال تعالى: ﴿وَلا تكونُوا كالذينَ تَفرقُوا واختلفوا من بعد مَا جَاءُهم البيناتِ وأولئك لهم عذابٌ عَظيم [سورة آل عمران، الأية:١٠]. وقال تعالى: ﴿ولا تنازعُوا فَتفْسلُوا وَتنهم وكانوا شيعاً لَستَ منهُم في شيء تعالى: ﴿إِن الذين فَرقوا دينهم وكانوا شيعاً لَستَ منهُم في شيء اسورة الأنعام، الآية:١٥] وقال تعالى: ﴿شَرَعَ لكمْ من الدين ما وصّى به نُوحاً والذي أوحينًا اليك وما وَصينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدّينَ ولا تتفرقوا فيه اسورة الشورى، الآية:١٦].

ففي هذه الآيات نهى الله تعالى عن التفرق وبين عواقبه الوخيمة على الفرد والمجتمع والأمة بأسرها.

وأما دلالة السنة على هذا الأصل العظيم: فقد قال رسول الله عليه: «المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله ولا يحقره، التقوى ههنا، التقوى ههنا ويشير إلى صدره و بحسب امرىء

من الشر أن يحقر أخاه المسلم، كل المسلم على المسلم حرام دمه وعرضه وماله»(١)، وفي رواية: «لا تحاسدوا، ولا تباغضوا ولا تجسسوا، ولا تحسسوا ولا تناجشوا وكونوا عباد الله إخواناً» وفي رواية: «لا تقاطعوا، ولا تدابروا، ولا تباغضوا، ولا تحاسدوا وكونوا عباد الله إخواناً» (٢). ويقول عليه الصلاة والسلام: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً» (٣) وقال عليه الصلاة والسلام لأبي أيوب رضى الله عنه: «ألا أدلك على تجارة؟» قال: بلى يا رسول الله. قال: «تسعى في الإصلاح بين الناس إذا تفاسدوا، وتقارب بينهم إذا تباعدوا» (٤) وفي مقابلة أمر النبي عَلَيْكُمْ المؤمنين بالتحاب والتألف ومحبة الخير والتعاون على البر والتقوى وفعل الأسباب التي تقوي ذلك وتنمية في مقابلة ذلك نهى النبى وذلك لما يوجب تفرق المسلمين وتباعدهم وذلك لما في التفرق والبغضاء من المفاسد العظيمة فالتفرق هو قرة عين شياطين الجن والإنس، لأن شياطين الإنس والجن لا يودون من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ كتاب الإكراه/ بأب يمين الرجل لصاحبه: إنه أخوه إذا خاف عليه القتل أو نحوه، ومسلم/ كتاب البر والصلة/ بأب تحريم الظلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري/ كتاب الأدب/ باب ما ينهى عن التحاسد والتدابر، ومسلم/ كتاب البر والصلة/ باب تحريم التحاسد والتباغض.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري/ كتاب الأدب/ باب تعاون المؤمنين بعضهم بعضاً، ومسلم/ كتاب البر والصلة/ باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم.

<sup>(</sup>٤) الهيثمي/ في المجمع جـ ٨ ص ٨٠.

أهل الإسلام أن يجتمعوا على شيء فهم يريدون أن يتفرقوا لأنهم يعلمون أن التفرق تفتت للقوة التي تحصل بالالتزام والاتجاه إلى الله عز وجل.

فالنبي على التآلف والتحاب بقوله وفعله، ونهى عن التفرق والاختلاف الذي يؤدي إلى تفريق الكلمة وذهاب الريح.

وأما عمل الصحابة: فقد وقع بينهم رضى الله عنهم الاختلاف، لكن لم يحصل به التفرق ولا العدواة ولا البغضاء، فقد حصل الخلاف بينهم في عهد رسول الله على ورسول الله بين أظهرهم فمن ذلك أن النبي على لما فرغ من غزوة الأحزاب، وجاءه جبريل يأمره أن يخرج إلى بني قريظة لنقضهم العهد قال النبي على لأصحابه: «لا يصلين أحد منكم العصر إلا في بني قريظة» (١) فخرجوا من المدينة إلى بني قريظة وحان وقت صلاة العصر فقال بعضهم: لا نصلي إلا في بني قريظة ولو غابت الشمس، لأن النبي على قال: «لا يصلين أحد منكم العصر إلا في بني قريظة» فنقول سمعنا وأطعنا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ كتاب الخوف/ باب صلاة الطالب والمطلوب راكباً وإيهاءً، ومسلم/ كتاب الجهاد والسير/ باب المبادرة بالغزو. . . .

ومنهم من قال: نصلي في الوقت لأن رسول الله على أراد بذلك المبادرة والإسراع إلى الخروج ولم يرد منا تأخير الصلاة فبلغ ذلك النبي على فلم يعنف أحداً منهم ولم يوبخه على ما فهم، وهم بأنفسهم رضى الله عنهم لم يتفرقوا من أجل اختلاف الرأي في فهم حديث رسول الله على الله على .

أما عمل السلف الصالح: فإن من أصول أهل السنة والجماعة في المسائل الخلافية أن ما كان الخلاف فيه صادراً عن اجتهاد وكان مما يسوغ فيه الاجتهاد فإن بعضهم يعذر بعضا بالخلاف ولا يحمل بعضهم على بعض حقداً، ولا عداوة، ولا بغضاء بل يعتقدون أنهم إخوة حتى وإن حصل بينهم هذا الخلاف، حتى إن الواحد منهم ليصلي خلف من يرى أنه ليس على وضوء ويرى الإمام أنه على وضوء، مثل أن يصلى خلف شخص أكل لحم إبل وهذا الإمام يرى أنه لا ينقض الوضوء، والمأموم يرى أنه ينقض الوضوء فيرى أن الصلاة خلف ذلك الإمام صحيحة وإن كان هو لو صلاها بنفسه لرأى أن صلاته غير صحيحة، كل هذا لأنهم يرون أن الخلاف الناشيء عن اجتهاد فيها يسوغ فيه الاجتهاد ليس في الحقيقة بخلاف، لأن كل واحد من المختلفين قد تبع ما يجب عليه إتباعه من الدليل الذي لا يجوز له العدول عنه، فهم أما مالا يسوغ فيه الخلاف فهو ما كان مخالفاً لما كان عليه الصحابة والتابعون، كمسائل العقائد التي ضل فيها من ضل من الناس، ولم يحصل فيها الخلاف إلا بعد القرون المفضلة ـ وإن المفضلة ـ أي لم ينتشر الخلاف إلا بعد القرون المفضلة ـ وإن كان بعض الخلاف فيها موجوداً في عهد الصحابة ولكن ليعلم إننا إذا قلنا قرن الصحابة ليس المعنى أنه لابد أن يموت كل الصحابة، بل القرن ما وجد فيه معظم أهله قال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ «إن القرن يحكم بانقضائه إذا انقرض أكثر أهله».

فالقرون المفضلة انقرضت ولم يوجد فيها هذا الخلاف النشر بعدهم في العقائد، فمن خالف ما كان عليه الصحابة والتابعون فإنه عليه ولا يقبل خلافه.

أما المسائل التي وجد فيها الخلاف في عهد الصحابة وكان فيها مساغ للاجتهاد فلابد أن يكون الخلاف فيها باقياً قال النبي على «إذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران، وإن اجتهد فأخطأ فله أجرى (١) فهذا هو الضابط.

فالواجب على المسلمين جميعاً أن يكونوا أمة واحدة، وأن لا يحصل بينهم تفرق وتحزب بحيث يتناحرون فيها بينهم بأسنة الألسن ويتعادون ويتباغضون من أجل اختلاف يسوغ فيه الاجتهاد فإنهم وإن اختلفوا فيها يختلفون فيه فيها تقتضيه النصوص حسب أفهامهم فإن هذا أمر فيه سعة ولله الحمد، والمهم إئتلاف القلوب واتحاد الكلمة ولا ريب أن أعداء المسلمين يجبون من المسلمين أن يتفرقوا سواءً كانوا أعداء يصرحون بالعداوة، أو أعداء يتظاهرون بالولاية للمسلمين أو للإسلام وهم ليسوا كذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة/ باب أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ، ومسلم/ كتاب الأقضية/ باب بيان أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ.

### الأصل الثالث

إِنَّ مِنْ تَمَامِ الاجْتِهَاعِ السَّمْعِ والطَّاعَة لِمَنْ تأمَّرَ عَلَيْنا وَلو كَانَ عَبْداً حَبَشِياً، فَبَيْن الله هذَا بَيَاناً شَائعاً كَافِياً بِوُجُوْه مِنْ أَنْوَاعِ البَيَان شَرْعاً وَقَدراً، ثُمَّ صَارَ هَذَا الأصْلُ لا يُعْرَفُ عِنْدَ أَكْثَرِ مِنْ يَدَّعِي العَلْم فَكَيْف الْعَمَل بِهِ.

#### الشسرح

قوله: «إن من تمام الاجتماع السمع والطاعة. . إلخ». ذكر المؤلف \_ رحمه الله تعالى \_ أن من تمام الاجتماع السمع والطاعة لولاة الأمر بامتثال ما أمروا به وترك ما نهوا عنه ولو كان من تأمر علينا عبداً حبشياً.

قوله: «فبين الله هذا بياناً شائعاً كافياً . . إلخ».

أما بيانه شرعاً: ففي كتاب الله تعالى وسنة رسوله على: فمن بيانه في كتاب الله تعالى قوله تعالى: فيا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم السورة النساء، الآية: ٥٩] الآية، وقوله: فواطيعوا الله ورسوله ولا تنازعوا

فتفشلوا وتذهب ريحكم واصبروا إن الله مع الصابرين إسورة الأنفال، الآية: ٤٦] وقوله: ﴿واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا ﴿. [سورة آل عمران، الآية: ١٠٣].

ومن بيانه في سنة رسول الله على الصحيحين من حديث عبادة بن الصامت رضى الله عنه قال: «بايعنا رسول الله على السمع والطاعة في منشطنا ومكرهنا، وعسرنا ويسرنا، وأثره علينا، وأن لا ننازع الأمر أهله، قال إلا أن تروا كفراً بواحاً عندكم من الله فيه برهان»(۱). وقال عليه الصلاة والسلام: «من رأى من أميره شيئاً فليصبر فإنه من فارق الجهاعة شبراً فهات فميته شيئاً فليصبر فإنه من فارق الجهاعة شبراً فهات فميته جاهلية»(۱) وقال عليه (من خلع يداً من الطاعة لقي الله يوم القيامة لا حجة له»(۱) وقال : «اسمعوا وأطيعوا وإن أمر عليكم عبد حبشي»(۱) وقال عليه الصلاة والسلام: «على عليكم عبد حبشي»(۱) وقال عليه الصلاة والسلام: «على

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ كتاب الفتن/ باب قول النبي عليه الصلاة والسلام: «سترون بعدي أموراً تنكرونها»، ومسلم/ كتاب الإمارة/ باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية.

<sup>(</sup>٢) البخاري/ كتاب الفتن/ باب قول النبي عليه الصلاة والسلام: «سترون بعدي أموراً تنكرونها»، ومسلم/ كتاب الإمارة/ باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم/ كتاب الإمارة/ باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري/ كتاب الأحكام/ باب السمع والطاعة للإمام مالم تكن معصية.

المرء المسلم السمع والطاعة فيها أحب وكره إلا أن يؤمر بمعصية فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة»(١)متفق عليه. وقال عبدالله بن عمر رضى الله عنهما: كنا مع النبي ﷺ في سفر فنزلنا منزلا فنادى منادي رسول الله ﷺ الصلاة جامعة فاجتمعنا إلى رسول الله ﷺ فقال: «إنه ما من نبى بعثه الله إلا كان حقاً عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم، وينذرهم شر ما يعلمه لهم، وإن أمتكم هذه جعلت عافيتها في أولها، وسيصيب آخرها بلاء وأمور تنكرونها، وتجيء فتنة يرقق بعضها بعضاً، تجى الفتنة فيقول المؤمن هذه مهلكتي، وتجي الفتنة فيقول هذه هذه، فمن أحب أن يزحزح عن النار ويدخل الجنة فلتأته منيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، وليأت إلى الناس الذي يحب أن يؤتي إليه ومن بايع إماماً فأعطاه صفقة يده وثمرة قلبه فليطعه إن استطاع فإن جاءه آخر ينازعه فاضربوا عنق الآخر» (٢) رواه مسلم.

وأما بيانه قدراً: فإنه لا يخفى حال الأمة الإسلامية حين كانت متمسكة بدينها، مجتمعة عليه، معظمة لولاة

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري/ كتاب الأحكام/ باب السمع والطاعة للإمام مالم تكن معصية، ومسلم/ كتاب الإمارة/ باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية.

<sup>(</sup>٢) مسلم/ كتاب الإمارة/ باب وجوب الوفاء ببيعة الخلفاء الأول فالأول.

أمورها، منقادة لهم بالمعروف،كانت لها السيادة والظهور في الأرض كها قال تعالى: ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كها استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنًا يعبدونني لا يشركون بي شيئًا ﴿ [سورة النور، الأية: ٥٥]، وقال تعالى: ﴿ ولينصر ن الله من ينصره إن الله لقوي عزيز الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور ﴿ . [سورة الخج، الأبتان: ٤١،٤١].

ولما أحدثت الأمة الإسلامية ما أحدثت وفرقوا دينهم، وتمردوا على أئمتهم، وخرجوا عليهم وكانوا شيعاً نزعت المهابة من قلوب أعدائهم، وتنازعوا ففشلوا وذهبت ريحهم، وتداعت عليهم الأمم وصاروا غثاء كغثاء السيل.

وصار هذا الأصل لا يعرف عند أكثر من يدعي العلم والغيرة على دين الله وترك العمل به ورأى كل فرد من أفراد الرعية نفسه أميراً أو بمنزلة الأمير المنابذ للأمير. فالواجب علينا جميعاً ـ رعاة ورعية ـ أن نقوم بها أوجب الله علينا من التحاب والتعاون على البر والتقوى، والاجتماع على المصالح

لنكون من الفائزين، وعلينا أن نجتمع على الحق ونتعاون عليه، وأن نخلص في جميع أعمالنا، وأن نسعى لهدف واحد هو إصلاح هذه الأمة إصلاحاً دينياً ودنيوياً بقدر ما يمكن، ولن يمكن ذلك حتى تتفق كلمتنا ونترك المنازعات بيننا والمعارضات التي لا تحقق هدفاً، بل ربها تفوت مقصوداً، وتعدم موجوداً.

إن الكلمة إذا تفرقت، والرعية إذا تمردت، دخلت الأهواء والضغائن وصار كل واحد يسعى لتنفيذ كلمته وإن تبين أن الحق والعدل في خلافها وخرجنا عن توجيهات الله تعالى حيث يقول: ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداءً فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخواناً وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون .

فإذا عرفت كل واحد ما له وما عليه وقام به على وفق الحكمة فإن الأمور العامة والخاصة تسير على أحسن نظام وأكمله.

## الأصل الرابع

بَيَان العَلْمِ وَالعُلَمَاء، والفِقْهِ والفُقَهَاء، وَبِيَان مَنْ تَشَبَّه بِهِمْ وَلَيْسَ مِنْهُمْ، وَقَدْ بَيِنَ الله هَذَا الأصْل في أول سُورة البَقَرة مِنْ قَوْلَهِ: ﴿ يَابَنِي إسْرَائِيل أَذْكُرُوا نِعْمَتِي التِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكم وأوَفُوا بِعَهْدَي وَيابَنِي إسْرَائِيل أَذْكُرُوا نِعْمَتِي التِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكم وأَنْ فَضَلْتُكم عَلى الْعَالَمِين إسْرائِيل أَدْكُرُوا نِعْمَتِي التِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُم وأَنْ فَضَلْتُكم عَلى الْعَالَمِين الْذُكُرُوا نِعْمَتِي التِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُم وأَنْ فَضَلْتُكم عَلى الْعَالَمِين الْوَائِيل الْحَدْر وضُوحاً ما صَرَّحَتْ بِهِ السَّنَّة في هذا الكَلَام الكَثِير البَين الواضِحْ للعَامِي البَلِيد، ثُمَّ صَارَ هَذا أَغْرَب الأَشْيَاء، وَصَار العَلْم والفِقْهُ هُو البِدَع والضَلالات، وخيار ما الأشياء، وصَار العِلْم والفِقْهُ هُو البِدَع والضَلالات، وخيار ما عَنْدَهُم لَبْس الحَقِّ بالبَاطِل ، وَصَار العَلْمُ الذي فَرَضَهُ الله تعالى على الحُلق وَمَدَحَه لا يَتَفَوَّه بِهِ إلا زِنْدِيق أو عَنُون، وصَار مَنْ أَنْكَرَهُ عَلَى الْخَلق وَمَدَحَه لا يَتَفَوَّه بِهِ إلا زِنْدِيق أو عَنُون، وصَار مَنْ أَنْكَرَهُ وعَادَاهُ وصَنَف في التَّحْذِير مِنْه والنَّهْي عَنْهُ هُو الفَقِيه الْعَالِم.

### الشيرح

قوله: «بيان العلم والعلم»، والفقه والفقهاء... إلخ» المراد بالعلم شمنا العلم الشرعي وهو: «علم ما أنزل الله على رسوله من البينات والهدى» والعلم الذي فيه المدح والثناء هو علم الشرع

<sup>(</sup> ﷺ) انظر في هذا الكتاب الفذلشيخنا «كتاب العلم». وقد صدر حديثا.

علم ما أنزله الله على رسوله على من الكتاب والحكمة قال الله تعالى: ﴿قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنها يتذكر أولوا الألباب﴾، [سورة الزمر، الآية: ٩] وقال النبي على: «من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين»(١) وقال النبي على: «إن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً إنها ورثوا العلم فمن أخذه أخذ بحظ وافر»(١) ومن المعلوم أن الذي ورثه الأنبياء إنها هو علم الشريعة، ومع هذا فنحن لا ننكر أن يكون للعلوم الأخرى فائدة، ولكنها فائدة ذات حدين: إن أعانت على طاعة الله وعلى نصر دين الله وانتفع بها عباد الله كانت خيراً ومصلحة، وقد ذكر بعض أهل العلم أن تعلم الصناعات فرض كفاية وهذا محل نظر ونزاع.

وعلى كل حال فالعلم الذي ورد الثناء فيه وعلى طالبيه هو فقه كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، وما عدا ذلك فإن كان وسيلة إلى

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري/ كتاب العلم/ باب من يرد الله به خيراً، ومسلم/ كتاب الزكاة/ باب النهي عن المسألة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام أحمد جـ٥ صـ١٩٦، وأبوداود (٣٦٤١) والترمذي (٢٦٨١) وابن ماجه (٢٢٣) وابن ماجه (٢٢٣) والدارمي (٣٣٨) والبغوي في «شرح السنة» جـ١ صـ٢٧٥ برقم [١٢٩]، والهيثمي في «موارد الظهآن» [٨٠]، قال الحافظ في «الفتح» جـ١ صـ١٦٠ «وله شواهد يتقوى بها».

خير فهو خير، وإن كان وسيلة إلى شر فهو شر، وإن لم يكن وسيلة لهذا وهذا فهو ضياع وقت ولغو.

## والعلم له فضائل كثيرة:

منها: أن الله يرفع أهل العلم في الآخرة وفي الدنيا، أما في الآخرة فإن الله يرفعهم درجات بحسب ما قاموا به من الدعوة إلى الله والعمل بها عملوا، وفي الدنيا يرفعهم الله بين عباده بحسب ما قاموا به قال الله تعالى: ﴿ يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العِلَم دَرَجَاتٍ ﴾ [سورة المجادلة، الأية: ١١].

ومنها: أنه إرث النبي عَلَيْهُ كما قال النبي عَلَيْهُ: «إن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً إنها ورثوا العلم فمن أخذه أخذ بحظ وافر» (١).

ومنها: أنه مما يبقى للإنسان بعد مماته فقد ثبت في الحديث أن النبي رسي قال: «إذا مات العبد انقطع عمله إلا من ثلاث صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح»(٢).

<sup>(</sup>۱) تقدم انظر ص ۱٦٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم/ كتاب الوصية/ باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته.

ومنها: أن الرسول على لله لم يرغب أحداً أن يغبط أحداً على شيء من النعم إلا على نعمتين هما:

١ ـ طلب العلم والعمل به.

٢ - الغني الذي جعل ماله خدمة للإسلام، فعن عبدالله بن مسعود رضى الله عنه قال رسول الله ﷺ: «لا حسد إلا في اثنتين رجل آتاه الله مالاً فسلطه على هلكته في الحق، ورجل آتاه الله حكمةً فهو يقضي بها ويعلمها» (١).

ومنها: أن العلم نور يستضيء به العبد فيعرف كيف يعبد ربه وكيف يعامل غيره، فتكون مسيرته في ذلك على علم وبصيرة.

ومنها: أن العالم نور يهتدي به الناس في أمور دينهم ودنياهم، ولا يخفى على كثير من الناس قصة الرجل الذي من بني إسرائيل قتل تسعاً وتسعين نفساً فسأل رجلاً عابداً هل له من توبة. فكأن العابد استعظم الأمر فقال: «لا» فقتله السائل فأتم به المئة، ثم ذهب إلى عالم فسأله فأخبره أن له توبة وأنه لا شيء يحول بينه وبين التوبة، ثم دله على بلد أهله صالحون ليخرج إليه

 <sup>(</sup>١) رواه البخاري / كتاب العلم / باب الاغتباط في العلم والحكمة، ومسلم / كتاب المسافرين من
 كتاب الصلاة / باب من يقوم بالقرآن ويعلمه.

فخرج فأتاه الموت في أثناء الطريق، والقصة مشهورة (١) فانظر الفرق بين العالم والجاهل.

إذا تبين ذلك فلابد من معرفة من هم العلماء حقاً، هم الربانيون الذين يربون الناس على شريعة ربهم حتى يتميز هؤلاء الربانيون عمن تشبه بهم وليس منهم، يتشبه بهم في المظهر والمنظر والمقال والمفال، لكنه ليس منهم في النصيحة للخلق وإرادة

<sup>(</sup>١) نص القصة: عن أبي سعيد سعد بن مالك بن سنان الخدري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «كان فيمن قبلكم رجل قتل تسعة وتسعين نفساً فسأل عن أعلم أهل الأرض؛ فدل على راهبِ فأتاهُ فقال إنَّهُ قتل تسعة وتسعين نفساً فهل له من توبةٍ؟ فقال: لا. فقتله فكمّل به مئة، ثم سأل عن أعلم أهل الأرض، فدل على رجل عالم فقال: إنّه قتل مئة نفس فهل له من توبة؟ فقال: نعم؛ ومن يحول بينك وبين التوبة؟! انطلق إلى أرض كذا وكذا فإن بها أناساً يعبدون الله تعالى فاعبد الله معهم، ولا ترجع إلى أرضك فإنها أرض سوءٍ، فانطلق حتى إذا نصف الطريق أتاه الموت فاختصمت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب. فقالت ملائكة الرحمة: جاء تائباً مقبلًا بقلبه إلى الله تعالى! وقالت ملائكة العذاب، إنه لم يعمل خيراً قط، فأتاهم ملك في صورة آدمي فجعلوه بينهم ـ أي حكماً ـ فقال: قيسوا ما بين الأرضين فإلى أيتهم كان أدنى فهو له، فقاسوا فوجدوه أدنى إلى الأرض التي أراد فقبضته ملائكة الرحمة» وفي رواية الصحيح: «فكان إلى القرية الصالحة أقرب بشبر فجعل من أهلها» وفي رواية في الصحيح: «فأوحى الله تعالى إلى هذه أن تباعدي وإلى هذه أن تقرّبي». وقال: «قيسوا ما بينهما، فوجدوه إلى هذه أقرب بشبرِ فغفر له». وفي رواية: «فنأى بصدره نحوها» أخرجه البخاري/ كتاب الأنبياء/ باب ما ذكر عن بني إسرائيل، ومسلم/ كتاب التوبة/ باب قبول توبة القاتل رقم [73 ـ ٤٧ ـ ٤٨] جـ٤ ص٢١١٨ ولمزيد من الفائدة راجع شرح فضيلة شيخنا على هذا الحديث في «شرح رياض الصالحين» جـ ١/ كتاب التوبة حديث رقم (٢١) ولا يزال العمل فيها

الحق، فخيار ما عنده أن يلبس الحق بالباطل ويصوغه بعبارات مزخرفة يحسبه الظهآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً، بل هو البدع والضلالات الذي يظنه بعض الناس هو العلم والفقه وأن ما سواه لا يتفوه به إلا زنديق أو مجنون.

هذا معنى كلام المؤلف \_ رحمه الله \_ وكأنه يشير إلى أئمة أهل البدع المضلين الذين يلمزون أهل السنة بها هم بريئون منه ليصدوا الناس عن الأخذ منهم، وهذا إرث الذين طغوا من قبلهم وكذبوا الرسل كها قال الله تعالى: ﴿كذلك ما أتى الذين من قبلهم من رسول إلا قالوا ساحر أو مجنون﴾ [سورة الذاريات، الآية: ٢٥]. قال الله تعالى: ﴿أتواصوا به بل هم قوم طاغون ﴾ . [سورة الذاريات، الآية: ٥٥].

### الأصل الخامس

بَيَانُ الله سُبْحَانَهُ لأولِيَاء الله وَتَفْريقه بَيْنَهُمْ وبَيْنَ الْمُتَشَبهينَ بهمْ مِنْ أَعْدَاء الله الْمُنَافِقِينَ والفُجّارِ، وَيَكْفِي فِي هَذَا آيةٌ من سُورة آل عمران وهي قوله: ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُونَ اللهِ فَاتْبِعُونِي يُحْبِبُكُمْ اللهِ ﴾ [سورة آل عمران، الآبة: ٣١]. الآبة، وآبة في سورة المائدة وهي قوله: ﴿ يَا أيُّهَا الذِين آمَنُوا مَنْ يَرْتَد مِنْكُم عَنْ دِينِهِ فَسَوْف يَأْتِي الله بِقَوْم يُحِبُّهُم ويُحبُونُهُ ﴾ [سورة المائدة، الآية: ١٤٥]. الآية، وآية في يونس وهي قوله: ﴿ أَلَا إِنَّ أُولِياء الله لَا خَوْفٌ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ الذين آمَنُوا وكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ [سورة يونس، الآية:٦٦]، ثُمَ صَار الأمْرَ عِنْد أَكْثُر من يَدَعي العِلْم وأنَّهُ مِنْ هُدَاة الخلق وحُفَاظْ الشَرْع إلى أنَّ الأوْلياء لابُدَ فِيهِمْ مِنْ تَرْك اتِبَاع الرُسُل ومَنْ تَبعَهُم فَلَيْس مِنْهُم وَلا بُد مِنْ تَرَك الجهاد فَمَنْ جَاهَدَ فَلَيْس مِنْهُم، ولابُدَ مِنْ تَرْك الإِيهان والتَقْوَى فَمَنْ تَعَهّدُ بِالإِيمانِ والتّقْوى فَلَيْسِ مِنْهُمْ يَا رَبَّنَا نَسْأَلَكُ الْعَفُو والْعَافِيَة إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ.

### الشــرح

قوله: «بيان الله سبحانه لأولياء الله. إلخ»

أولياء الله تعالى هم الذين امنوا به واتقوه واستقاموا على دينه

وهم من وصفهم الله تعالى بقوله: ﴿ أَلَا إِنْ أُولِياء الله لا خوف عليهم ولاهم يحزنون الذين آمنوا وكانوا يتقون الله فليس كل من يدعي الولاية يكون ولياً، وإلا لكان كل واحد يدعيها، ولكن يوزن هذا المدعي للولاية بعمله، إن كان عمله مبنياً على الإيهان والتقوى فإنه ولي، وإلا فليس بولي. وفى دعواه الولاية تزكية لنفسه وذلك ينافي تقوى الله ـ عز وجل \_ لأن الله تعالى يقول: ﴿ فلا تُزكوا أنفُسكم هُوَ أعلم بمن اتقى ﴿ [سورة النجم، الآية: ٣٢]. فإذا أدعى أنه من أولياء الله فقد زكى نفسه وحينئذ يكون واقعاً في معصية الله وفيها نهاه الله عنه وهذا ينافي التقوى، فأولياء الله لا يزكون أنفسهم بمثل هذه الشهادة، وإنها هم يؤمنون بالله ويتقونه، ويقومون بطاعته سبحانه وتعالى على الوجه الأكمل، ولا يغرون الناس ويخدعونهم بهذه الدعوى حتى يضلوهم عن سبيل الله تعالى. فهؤلاء الذين يدعون أنفسهم أحياناً أسياداً، وأحياناً أولياء لو تأمل الإنسان ما هم عليه لوجدهم أبعد ما يكونون عن الولاية والسيادة فنصيحتي لإخواني المسلمين أن لا يغترون بمدعى الولاية حتى يقيسوا حاله بها جاء في النصوص في أوصاف أولياء الله.

وقد أشار الشيخ ـ رحمه الله تعالى ـ إلى علامة محبة الله

وولايته بها ساقه من الآيات:

الآية الأولى: قوله تعالى في آل عمران: ﴿قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ﴾ [سورة آل عمران، الآية: ٣١]. وهذه الآية تسمى آية المحنة أي الامتحان حيث ادعى قوم محبة الله تعالى فأنزل الله هذه الآية فمن ادعى محبة الله تعالى نظرنا في عمله فإن كان متبعاً لرسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم فهو صادق وإلا فهو كاذب.

الآية الثانية: قوله تعالى في المائدة: ﴿يَا أَيُّهَا الذَّيْنَ اللهُ بقوم يُحبهم آمنوا من يرتد منكم عن دينه فسوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه ﴾، [سورة المائدة، الآية: ٤٠]. الآيتين فوصفهم بأوصاف هي علامة المحبة وثمراتها:

الوصف الأول: أنهم أذلة على المؤمنين فلا يحاربونهم ولا يقفون ضدهم ولا ينابذونهم.

الوصف الثاني: أنهم أعزة على الكافرين أي أقوياء عليهم غالبون لهم.

الوصف الثالث: أنهم يجاهدون في سبيل الله أي يبذلون الجهد في قتال أعداء الله لتكون كلمة الله هي العليا.

الوصف الرابع: أنهم لا يخافون في الله لومة لائم. أي إذا لامهم أحد على ما قاموا به من دين الله لم يخافوا لومته، ولم

يمنعهم ذلك من القيام بدين الله عز وجل.

الآية الثالثة: قوله تعالى في يونس: ﴿ أَلَا إِنْ أُولِياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون الذين آمنوا وكانوا يتقون ﴾ [سورة يونس، الآية: ٦٦]. فبين الله تعالى أن أولياء الله تعالى هم الله ين اتصفوا بهذين الوصفين: الإيهان والتقوى فالإيهان بالقلب، والتقوى بالجوارح، فمن ادعى الولاية ولم يتصف بهذين الوصفين فهو كاذب.

ثم إن الشيخ ـ رحمـ الله ـ بين أن الأمر صار على العكس عند أكثر من يدعى العلم وأنه من هداة الخلق وحفاظ الشرع فالولي عنده من لا يتبع الرسل ولا يجاهد في سبيل الله ولا يؤمن به ولا يتقيه.

ويحسن بنا أن ننقل هنا ما كتبه شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله تعالى \_ في رسالته: «الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان» (١) ونسوق ما تيسر منها:

قال ـ رحمه الله ـ: «وقد بين سبحانه وتعالى في كتابه وسنة رسوله ﷺ أن لله أولياء من الناس، وللشيطان أولياء، ففرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان فقال تعالى: ﴿ أَلَا إِنَ أُولِياء الله لا خوف عليهم ولا هم يجزنون الذين آمنوا وكانوا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى جـ۱، ص٥٦.

يتقون لهم البشرى في الحياة اللدنيا وفي الآخرة لا تبديل الكليات الله ذلك الفوز العظيم ﴿ اسورة يونس، الآيات: ٦٢ \_ ٦٤]. وذكر أولياء الشيطان فقال تعالى: ﴿فإذا قرأت القرآن فاستعل بالله من الشيطان الرجيم إنه ليس له سلطان على الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون إنها سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به مشركون ﴿ [سورة النحل، الآيات: ٩٨ ـ ١٠٠]. فيجب أن يفرق بين هؤلاء وهؤلاء كما فرق الله ورسوله بينهما، فأولياء الله هم المؤمنون المتقون. . . . وهم الذين آمنوا به ووالوه، فأحبوا ما يحب، وابغضوا ما يبغض، ورضوا بها يرضى، وسخطوا بها يسخط، وأمروا بها يأمر، ونهوا عما نهى، واعطوا من يحب أن يعطى، ومنعوا من يحب أن يمنع. . فلا يكون ولياً لله إلا من آمن به وبها جاء به، واتبعه باطناً وظاهراً، ومن ادعى محبة الله وولايته وهو لم يتبعه أي الرسول فليس من أولياء الله، بل من خالفه كان من أعداء الله وأولياء الشيطان قال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنتُم تَحْبُونَ اللهُ فَاتْبُعُونِي يُحِبُكُمُ اللهِ ﴾ [سورة آل عمران، الآية: ٣١]. فالناس متفاضلون في ولاية الله \_ عز وجل ـ بحسب تفاضلهم في الإيهان والتقوى، وكذلك يتفاضلون في عداوة الله بحسب تفاضلهم في الكفر والنفاق. . وأولياء الله على طبقتين: سابقون مقربون،

وأصحاب يمين مقتصدون ذكرهم الله في عده مواضع من كتابه العزيز في أول سورة الواقعة وآخرها، وفي الإنسان، والمطففين، وفي سورة فاطر.... والجنة درجات متفاضلة تفاضلاً عظيماً، وأولياء الله المؤمنون المتقون في تلك الدرجات بحسب إيانهم وتقواهم.

فمن لم يتقرب إلى الله لا يفعل الحسنات ولا يترك السيئات لم يكن من أولياء الله فلا يجوز لأحد أن يعتقد أنه ولي لله لا سيها أن تكون محجته على ذلك إما مكاشفة سمعها منه، أو نوع من تصرف. . . فلا يجوز لأحد أن يستدل بمجرد ذلك على كون الشخص ولياً لله وإن لم يعلم منه ما ينقض ولاية الله، فكيف إذا علم منه ما يناقض ولاية الله؟! مثل أن يعلم أنه لا يعتقد وجوب اتباع النبي ﷺ باطناً وظاهراً، بل يعتقد أنه يتبع الشرع الظاهر دون الحقيقة الباطنة، أو يعتقد أن لأولياء الله طريقاً إلى الله غير طريق الأنبياء عليهم السلام . . . فعلى هذا فمن أظهر الولاية وهو لا يؤدي الفرائض ولا يجتنب المحارم بل قد يأتي بها يناقض ذلك لم يكن لأحــد أن يقــول هذا ولي لله. . . وليس لأولياء الله شيء يتميزون به عن الناس في الظاهر من الأمور المباحات...

وليس من شرط ولي الله أن يكون معصوماً لا يغلط ولا يخطىء، بل يجوز أن يخفى عليه بعض علم الشريعة ويجوز أن يشتبه عليه بعض أمور الدين. . . ولهذا لما كان ولى الله يجوز أن يغلط لم يجب على الناس الإيهان بجميع ما يقوله من هو ولي لله لئلا يكون نبياً . . . بل يجب أن يعرض ذلك جميعه على ما جاء به محمد ﷺ فإن وافقه قبله، وإن خالفه لم يقبله، وإن لم يعلم أموافق هو أم مخالف؟ توقف فيه،والناس في هذا الباب ثلاثة أصناف طرفان ووسط، فمنهم من إذا اعتقد في شخص أنه ولي لله وافقه في كل ما يظن أنه حدث به قلبه عن ربه وسلم إليه جميع ما يفعله ، ومنهم من إذا رآه قد قال أو فعل ماليس بموافق للشرع أخرجه عن ولاية الله بالكلية وإن كان مجتهداً مخطئاً. وخيار الأمور أوساطها: وهو أن لا يجعل معصوماً ولا مأثوماً إذا كان مجتهداً مخطئاً، فلا يتبع في كل ما يقوله، ولا يحكم عليه بالكفر والفسق مع اجتهاده، والواجب على الناس اتباع ما بعث الله به رسوله. . . وقد اتفق سلف الأمة وأئمتها على أن كل واحد يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله عَلَيْ وهذا من الفروق بين الأنبياء وغيرهم، فالأنبياء صلوات الله عليه وسلامه يجب لهم الإيهان بجميع ما يخبرون به عن الله عز وجل وتجب طاعتهم فيها يأمرون به، بخلاف

الأولياء فإنهم لا تجب طاعتهم في كل ما يأمرون به، ولا الإيهان بجميع ما يخبرون به بل يُعْرَضُ أمرهم وخبرهم على الكتاب والسنة فها وافق الكتاب والسنة وجب قبوله، وما خالف الكتاب والسنة كان مردوداً، وإن كان صاحبه من أولياء الله وكان مجتهداً معذوراً فيها قاله، له أجر على اجتهاده، لكنه إذا خالف الكتاب والسنة كان مخطئاً وكان من الخطأ المغفور إذا كان صاحبه قد اتقى الله ما استطاع... وهذا الذي ذكرته من أن أولياء الله يجب عليهم الاعتصام بالكتاب والسنة، وأنه ليس فيهم معصوم يسوغ له أو لغيره اتباع ما يقع في قلبه من غير اعتبار بالكتاب والسنة هو مما اتفق عليه أولياء الله عز وجل ومن خالف في هذا فليس من أولياء الله سبحانه الذين أمر الله باتباعهم، بل إما أن يكون كافراً، وإما أن يكون مفرطاً في الجهل. . . وكثير من الناس يغلط في هذا الموضع فيظن في شخص أنه ولي لله، ويظن أن ولي الله يقبل منه كل ما يقوله، ويسلم إليه كل ما يقوله ويسلم إليه كل ما يفعله وإن خالف الكتاب والسنة فيوافق ذلك له، ويخالف ما بعث الله به رسوله الذي فرض الله على جميع الخلق تصديقه فيها أخبر، وطاعته فيها أمر، وجعله الفارق بين أوليائه وأعدائه، وبين أهل الجنة وأهل النار، وبين السعداء

والأشقياء، فمن اتبعه كان من أولياء الله المتقين وجنده المفلحين وعباده الصالحين، ومن لم يتبعه كان من أعداء الله الخاسرين المجرمين فتجره مخالفة الرسول وموافقة ذلك الشخص أولاً إلى البدعة والضلال، وآخراً إلى الكفر والنفاق. . . وتجد كثيراً من هؤلاء عمدتهم في اعتقاد كونه ولياً لله أنه قد صدر عنه مكاشفة في بعض الأمور، أو بعض التصرفات الخارقة للعادة. . . وليس في شيء من هذه الأمور ما يدل على أن صاحبها ولي لله بل قد اتفق أولياء الله على أن الرجل لوطار في الهواء أو مشى على الماء لم يغتر به حتى ينظر متابعته لرسول الله ﷺ وموافقته لأمره ونهيه. . . وكرامات أولياء الله تعالى أعظم من هذه الأمور، وهذه الأمور الخارقة للعادة وإن كان صاحبها ولياً لله فقد يكون عدواً لله فإن هذه الخوارق تكون لكثير من الكفار والمشركين وأهل الكتاب والمنافقين، وتكون لأهل البدع، وتكون من الشياطين فلا يجوز أن يظن أن كل من كان له شيء من هذه الأمور أنه ولي لله، بل يعتبر أولياء الله بصفاتهم وأفعالهم وأحوالهم التي دل عليها الكتاب والسنة ويعرفون بنور الإيهان والقرآن وبحقائق الإيهان الباطنة وشرائع الإسلام الظاهرة. . . وقد أتفق سلف الأمة وأئمتها وسائر أولياء الله تعالى على أن الأنبياء أفضل من

الأولياء الذين ليسوا بأنبياء وقد رتب الله عباده السعداء المنعم عليهم «أربع مراتب» فقال الله تعالى: ﴿وَمَن يُطع الله والرّسُول فأولئك مع النّينَ أنعَمَ الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً إلى [سورة النساء، الآية: ٦٩]. . . ولهم الكرامات التي يكرم الله بها أولياءه المتقين وخيار أولياء الله كراماتهم لحجة في الدين أو لحاجة بالمسلمين كما كانت معجزات نبيهم ﷺ كذلك، وكرامات أولياء الله إنها حصلت ببركة اتباع رسول الله ﷺ فهي في الحقيقة تدخل في معجزات الرسول ﷺ . . . . ومما ينبغي أن يعرف أن الكرامات قد تكون بحسب حاجة الرجل فإذا احتاج إليها لضعف الإيهان أو المحتاج أتاه منها ما يقوى إيهانه ويسد حاجته، ويكون من هو أكمل ولاية لله منه مستغنياً عن ذلك فلا يأتيه مثل ذلك لعلو درجته وغناه عنها لا لنقص ولايته، ولهذا كانت هذه الأمور في التابعين أكثر منها في الصحابة. بخلاف من يجري على يديه الخوارق لهدي الخلق ولحاجتهم فهؤلاء أعظم درجة . . . والناس في خوارق العادات على ثلاثة أقسام:

قسم يكذب بوجود ذلك لغير الأنبياء، وربها صدق به مجملًا، وكذب ما يذكر له عن كثير من الناس لكونه عنده

ليس من الأولياء.

ومنهم من يظن أن كل من كان له نوع من خرق العادة كان ولياً لله. وكلا الأمرين خطأ... ولهذا تجد أن هؤلاء يذكرون أن للمشركين وأهل الكتاب نصراء يعينونهم على قتال المسلمين وأنهم من أولياء الله، وأولئك يكذبون أن يكون معهم من له خرق عادة والصواب القول الثالث وهو أن معهم من ينصرهم من جنسهم لا من أولياء الله عز وجل.

وفيما نقل كفاية إن شاء الله تعالى ومن أراد المزيد فليرجع الأصل والله الموفق.

### الأصل السادس

رَدُ الشُّبْهَة التي وَضَعَها الشَّيْطانُ في تَرْكِ القُرْآن والسُّنَّة واتّباع الآرَاء والأهْوَاء المُتفَرقَة المُخْتَلِفَة، وهي أنّ القُرْآنُ والسُّنّة لا يَعْرِفْهِ إِلاَّ الْمُجْتَهِدُ الْمُطْلَقَ، والْمُجْتَهِدُ هُوَ المَوْصُوفِ بِكَذَا وَكَذَا أوْصَافاً لَعَلَّهَا لَا تُوجَدُ تامَّة في أبي بكر وعمر، فَإْن لَمْ يَكُنْ الإِنْسَان كَذَلِكَ فَلْيَعْرِضَ عنهما فَرْضاً حَتْماً لاشك ولا أشكال فيه، ومَنْ طَلَبَ الْهَـــذَى مِنْهَمَا فَهُو إِمَّا زَنْدِيق، وإمَّا مَجْنُون لأجل صُعُوبَة فَهْمِهما، فَسُبْحَانَ الله وبحَمْدِه كُمْ بين الله سُبْحَانَهُ شَرْعاً وقَدراً، خلقاً وأمراً في رَدْ هَذِه الشَّبْهِة المُلَعُونَة مِنْ وُجُوه شَتَى بَلَغَت إلى حَدْ الضُرُوريات العَامَة ولَكِنَّ أَكْثَر النَاس لا يَعْلَمُون ﴿ لَقَدْ حَقَّ القَوْل على أَكْثَرُهُم فَهُمْ لَا يُؤمِنُونَ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِم أَغْلَالًا فَهِي إلى الأَذْقَانْ فَهُمْ مُقْمِحُون وَجَعلنا مِنْ بَين أَيْدِيهم سَداً ومِنْ خَلْفِهمْ سَداً فَأَغْشَيْنَاهُم فَهُمْ لا يُبْصِرُون وسَواء عَلْيهم أأنـذرتهم أم لم تَنْذِرهم لا يُؤمنون إنَّهَا تُنْذِرْ مَنْ اتَّبَع الذِّكْر وخشي الرهْمَن بالغيب فَبَشْرُهُ بِمَغْفِرة وأَجْرُ كُريم ﴿ [سورة يس، الآيات: ٧-١١].

آخِرَهُ والحُمْدُ للهَ رَبِّ العَالَمِين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كَثِيراً إلى يَوْمِ الدِّينِ.

### الشسرح

قوله: «رد الشبهة التي وضعها الشيطان في ترك القرآن والسنة واتباع الآراء والأهواء المتفرقة المختلفة . . . إلخ».

الاجتهاد لغة: بذل الجهد لإدراك أمر شاق.

واصطلاحاً: بذل الجهد لإدراك حكم شرعي.

والاجتهاد له شروط منها:\_

- ١- أن يعلم من الأدلة الشرعية ما يحتاج إليه في اجتهاده كآيات الأحكام وأحاديثها.
- ٢\_ أن يعرف ما يتعلق بصحة الحديث وضعفه كمعرفة الإسناد
   ورجاله وغير ذلك.
- ٣- أن يعرف الناسخ والمنسوخ ومواقع الاجماع حتى لا يحكم بمنسوخ أو مخالف للاجماع.
- إن يعرف من الأدلة ما يختلف به الحكم من تخصيص أو تقييد
   أو نحوه حتى لا يحكم بها يخالف ذلك.
- ٥- أن يعرف من اللغة وأصول الفقه ما يتعلق بدلالات الألفاظ كالعام والخاص، والمطلق والمقيد، والمجمل والمبين ونحو ذلك ليحكم بها تقتضيه تلك الدلالات.
- ٦\_ أن يكون عنده قدرة يتمكن بها من استنباط الأحكام من أدلتها.

والاجتهاد يتجزأ فيكون في باب واحد من أبواب العلم، أو في مسألة من مسائلة، والمهم أن المجتهد يلزمه أن يبذل جهده في معرفة الحق ثم يحكم بها يظهر له فإن أصاب فله أجران: أجر على اجتهاده وأجر على إصابه الحق؛ لأن في إصابة الحق إظهاراً له وعملاً به، وإن أخطأ فله أجر واحد والخطأ مغفور له لقوله وَيُكِينَ : «إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر»(١) وإن لم يظهر له الحكم وجب عليه التوقف وجاز التقليد حينئذ للضرورة لقوله تعالى: وفاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون السورة النحل، الآية: ٤٣]. ولهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_: «إن التقليد بمنزلة أكل الميتة فإذا استطاع أن يستخرج الدليل بنفسه فلا يحل له التقليد» وقال ابن القيم \_ رحمه الله \_ في النونية: العلم معرفة الهدى بدليل ماذاك والتقليد يستويان

### والتقليد يكون في موضعين:

الأول: أن يكون المقلد عامياً لا يستطيع معرفة الحكم بنفسه ففرضه التقليد لقوله تعالى: ﴿فاسألوا أهل الذكر إن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري/ كتاب الاعتصام/ باب أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ، ومسلم/ كتاب الأقضية/ باب بيان أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ.

كنتم لا تعلمون في ويقلد أفضل من يجده علماً وورعاً، فإن تساوى عنده إثنان خير بينهما.

الثاني: أن يقع للمجتهد حادثة تقتضي الفورية ولا يتمكن من النظر فيها فيجوز له التقليد حينئذٍ.

والتقليد نوعان: عام وخاص.

فالعام: أن يلتزم مذهباً معيناً يأخذ برخصه وعزائمه في جميع أمور دينه، وقد اختلف العلماء فيه:

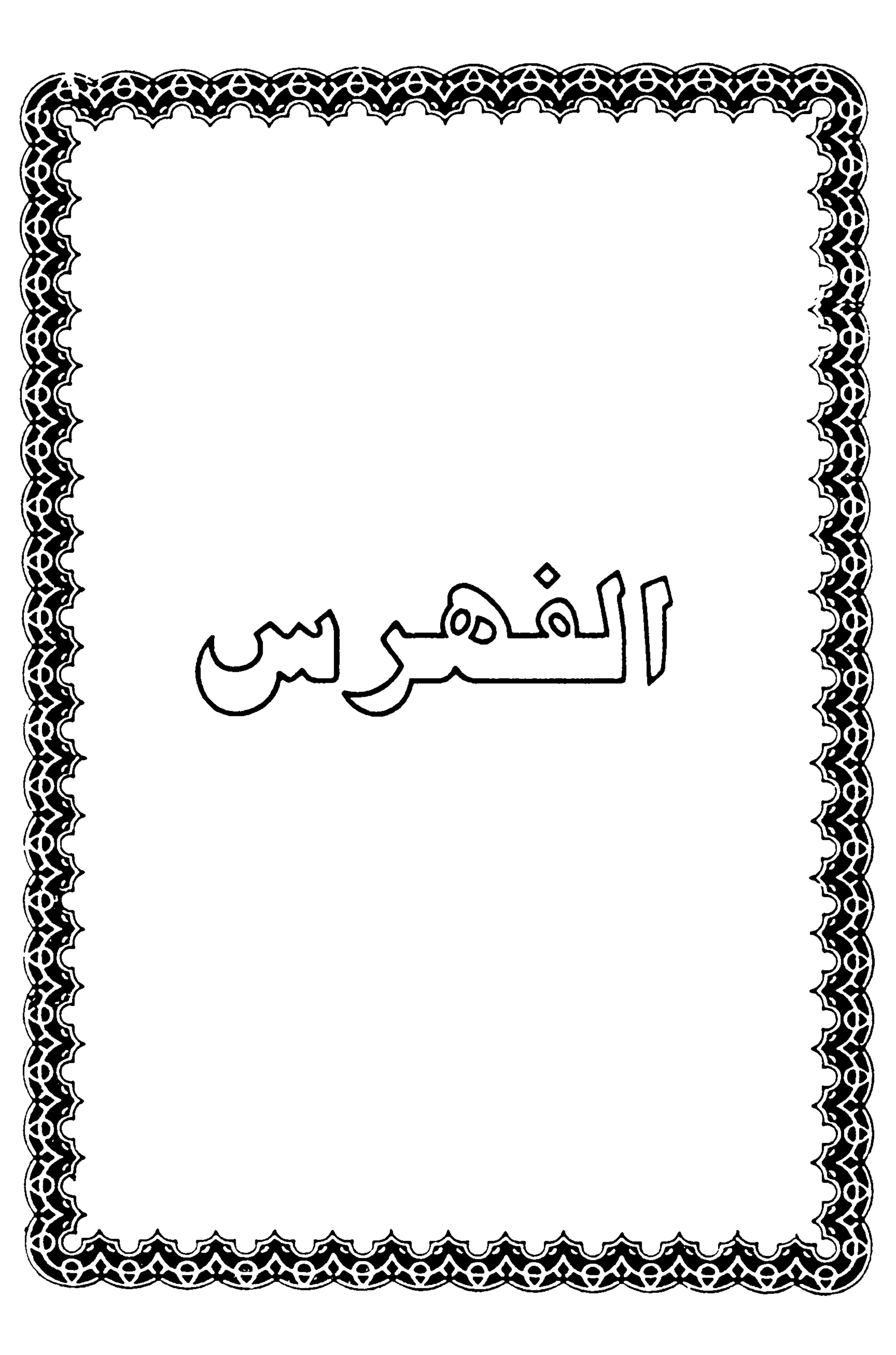
فمنهم من حكى وجوبه لتعذر الاجتهاد في المتأخرين. ومنهم من حكى تحريمه لما فيه من الالتزام المطلق لا تباع غير النبي عِنَيْهُ، وقال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ «إن في القول بوجوب طاعة غير النبي عِنَيْهُ في كل أمره ونهيه هو خلاف الاجماع وجوازه فيه ما فيه».

والخاص: أن يأخذ بقول معين في قضية معينة فهذا جائز إذا

عجز عن معرفة الحق بالاجتهاد سواءً عجز عجزاً حقيقياً، أو استطاع ذلك مع المشقة العظيمة.

وبهذا انتهت رسالة الأصول الستة فنسأل الله تعالى أن يثيب مؤلفها أحسن الثواب وأن يجمعنا وإياه في دار كرامته إنه جــواد كريــم والحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا محمـد

\* \* \*



الصفحة

|            | شرح كشف الشبهات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧          | ترجمة شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 11         | ترجمة فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 10         | مقدمة الشارحمقدمة الشارح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۷         | شرح البسملة شرح البسملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۱۹         | العلم ومراتب الإدراكالله الإدراك المناك المنا      |
| ۲.         | الفرق بين الرحمة والمغفرةا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 4 4        | تعريف التوحيد وأنواعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 4 4        | المقصود بدين الرسل عليهم الصلاة والسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 24         | بيان من هو أول الرسل الله الرسل المسلم الم         |
| 24         | فائدة : في بيان خطأ بعض المؤرخين في أول الرسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 24         | نوح أول الرسل بالكتاب والسنة والإجماع الرسل بالكتاب والسنة والإجماع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>Y </b>  | الغلو تعريفه وأقسامهالله المسامة المسامة العلو تعريفه وأقسامه المسامة ال      |
| 40         | من هو الصالح ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 40         | وداً، وسواعاً، ويغوث، ويعوق، ونسراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 77         | إشكال وجوابه حول نزول عيسي عليه السلام آخر الزمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>Y V</b> | بيان حال الكفار الذين بعث فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣0         | الدليل على أن كفار قريش يقرون بتوحيد الربوبية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣0         | تعريف الإخلاص الإخلاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٦         | الدعاء تعريفه وأنواعها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٣٧         | الذبح تعريفه وبيان الوجوه التي يحصل عليها للمستعمل عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٣,٨        | ب رياد. عند بنه النافر عند النافر |

| الإستغاثة وأقسامها الإستغاثة وأقسامها                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| الإِقرار بتوحيد الربوبية فقط لم يدخل كفار قريش في الإِسلام                               |
| بيان أن التوحيد هو معنى لا إله إلا الله                                                  |
| تفسير الشهادة الشهادة                                                                    |
| معرفة كفار قريش لمعنى لا إله إلا الله                                                    |
| المراد من هذه الكلمة العظيمة معناها لا مجرد لفظها                                        |
| العجب ممن يدعي الإسلام وهو لا يعرف من تفسيره هذه الكلمة ما عرفه جهلة الكفار              |
| أقوال الناس في معنى «لا إله إلا الله»                                                    |
| قوله تعالى: ﴿إِنْ الله لا يغفر أن يشرك به ﴾ هل يشمل الشرك الأصغر؟                        |
| إذا عرف انسان الشرك وعرف دين الرسل وعرف ما أصبح فيه غالب الناس من الجهل أفاد ذلك فائدتين |
| قول المؤلف إذا عرفت أن الإنسان يكفر بكلمة يخرجها من لسانه وقد يقوله                      |
| وهو جاهل فلا يعذر بالجهل                                                                 |
| فهل الإمام لا يرى العذر بالجهل؟                                                          |
| تتمة مهمة حول العذر بالجهل                                                               |
| الأصل فيمن ينتسب للإسلام بقاء إسلامه حتى يتحقق زوال ذلك بمقتضى دليل شرعي                 |
| الواجب قبل الحكم بالكفر أن ينظر في أمرين مهمين                                           |
| هل يشترط أن يكون الإنسان عالمًا بها يترتب على المخالفة أو يكفي أن يكور                   |
| عالمًا بالمخالفة وإن كان جاهلًا بها يترتب عليها                                          |
| موانع التكفير                                                                            |
| من حكمة الله أنه لم يبعث نبياً إلا جعل له أعداءً                                         |
| محاربة الكفار للرسل وأتباعهم بالتشكيك والعدوان                                           |
| الوصية بالصبر والحذر من أعداء التوحيد                                                    |
| الواجب على الموحد أن يتعلم من دين الله ما يصير سلاح له يقاتل به هؤلاء الشياطين           |
|                                                                                          |

|                                       | العامي من الموحدين يغلب الفاً من علماء الشرك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | جند الله هم الغالبون بالحجة واللسان كها أنهم الغالبون بالسيف والسنان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                       | الخوف على الموحد الذي يسلك الطريق وليس معه سلاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b></b>                               | لا يأتي صاحب باطل بحجة إلا وفي القرآن والسنة ما ينقضها ويبين بطلانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>.</b>                              | جواب أهل الباطل من طريقين مجمل ومفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                       | بيان فائدة هذه الطريقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                       | لا تعارض بين القرآن والسنة الصحيحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                       | أعداء الله لهم اعتراضات على دين الرسل يصدون بها الناس عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ون لهم                                | إذا قال: نحن لا نشرك بالله ولكن أنا مذنب والصالح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                       | جاه عند الله وأطلب من الله بهم وجوابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                       | إذا قال: الآيات نزلت فيمن يعبد الأصنام فكيف تجعلون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                       | ،<br>والصالحين مثل الأصنام وجوابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| أقصدها                                | رد عند الكفار يريدون من الأنبياء والصالحين وأنا لا أريد منهم ولكن<br>إذا قال: الكفار يريدون من الأنبياء والصالحين وأنا لا أريد منهم ولكن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| , ,                                   | رجو من الله شفاعتهم وجوابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ,                                     | ر. رسم المرابعة وهذا الالتجاء إلى الصالحين ودعاؤهم ليس بعباده وجوابه<br>إذا قال: أنا لا أعبد إلا الله وهذا الالتجاء إلى الصالحين ودعاؤهم ليس بعباده وجوابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                       | ؛<br>إذا قال: أتنكر شفاعة النبي ﷺ وتبرأ منها؟ وجوابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                       | ،<br>إذا قال : النبي ﷺ أعطى الشفاعة وأنا أطلبه مما أعطاه الله وجوابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                       | ، عنا الله الله الله شيئاً ولكن الالتجاء إلى الصالحين ليس بشرك وجوابه إذا قال : أنا لا اشرك بالله شيئاً ولكن الالتجاء إلى الصالحين ليس بشرك وجوابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| • •                                   | إذا قال: الشرك عبادة الأصنام وأنا لا اعبد الأصنام وجوابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| • • • • • • •                         | إدا قال: الشرك عبدت المتأخرين بأمرين المتأخرين بأمرين المرين الم |
| 11 <b>V</b> A                         | سرك المروي المساسل عمرك المسترين بالمرين<br>من أعظم شبه أهل الضلال قولهم إن الذين نزل فيهم القرآن لا يشهدون أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                       | إلا الله وأن محمداً رسول الله ونحن نشهد بذلك فكيف تجعلوننا مثلهم وجوابه<br>إذا قال: إن الأمام: إلى كفر ما اللا أن محمد إلىن الشراء متكانب بالقرآن مال ممارد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| جوابه .                               | إذا قال: إن الأولين لم يكفروا إلا أنهم جمعوا بين الشرك وتكذيب القرآن والرسول و-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

|      | من أنفع ما في هذه الأوراق الجواب على شبهة من قال: تكفرون                                    |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 110  | من المسلمين أناساً يشهدون أن لا إله إلا الله ويصلون ويصومون                                 |
|      | إذا قال: إن بني إسرائيل لم يكفروا حينها قالوا لموسى ﴿ اجعل لنا الها ﴾ والذين قالوا للنبي    |
| ۱۱۷  | صلى الله عليه وسلم «اجعل لنا ذات أنواط» لم يكفروا وجوابه                                    |
|      | إذا قال: أن النبي صلى الله عليه وسلم أنكر على أسامة قتل من قال لا إله إلا الله وقال أمرت أن |
| 119  | أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله» فمن قالها لا يكفر ولا يقتل ولو فعل ما فعل وجوابه    |
|      | إذا قال : الناس يوم القيامة يستغيثون بالأنبياء فهذا يدل على أن                              |
| 170  | الاستغاثة بغير الله ليست شركاً وجوابه                                                       |
| ۱۲۸  | حكم طلب الدعاء وموقف السلف الصالح من هذه المسألة                                            |
|      | إذا قال: إن إبراهيم عليه السلام لما القي في النار اعترضه جبريل فقال ألك حاجة؛               |
|      | فلو كانت الاستغاثه بالمخلوق شركاً لم يعرض جبريل عليه السلام على                             |
| 1 79 | إبراهيم عليه السلام وجوابه                                                                  |
| ۱۳۱  | مسألة عظيمة مهمة ختم بها شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله كتابه                      |
| ۱۳۸  | الخاتمة برد العلم إلى الله تعالى والصلاة والسلام على نبيه ومصطفاه                           |

## تم فهرس كشف الشبهات ويليه فهرس شرح الأصول الستة

| 149   | فهرس شرح الأصول الستنة                                                |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| 1 2 1 | ـ شـرح البسملة                                                        |
|       | _ عناية شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب الرسائل                         |
| 124   | المختصرة التي يفهمها العامة                                           |
| 124   | ـ ذكر الأصول الستة على وجه الاجمال                                    |
| 1 £ £ | <ul> <li>* الأصل الأول: الاخــلاص</li> </ul>                          |
|       | ـ تعریفـه                                                             |
| 1 £ £ | ـ الأدلة على وجوب الاخلاص                                             |
|       | ـ النبي عليه الصلاة والسلام جاء بتحقيق التوحيد                        |
| 1 20  | وتخليصه من كل شائبة                                                   |
| ١٤٧   | ـ أنواع الشرك: أنواع الشرك:                                           |
| ١٤٧   | ـ النوع الأول: شرك أكبر النوع الأول: شرك أكبر                         |
| 1 2 V | ـ      النوع الثاني: شرك أصغر النوع الثاني: شرك أصغر                  |
|       | - بيا <b>ن</b> خطر الرياء بيان خطر الرياء                             |
| 1 2 9 | ـ بيان خطر الشرك وأنه خفي                                             |
| 1 2 9 |                                                                       |
| 1 2 9 | ـ التأمل في قوله (واجنبني) ولم يقل (وامنعني)                          |
|       | <ul> <li>الأصل الثاني: الاجتماع على الدين والنهي عن التفرق</li> </ul> |
| 101   | ـ الأدلة من القرآن على الأمر بالاجتماع والنهي عن التفرّق              |
| 104   | ـ الأدلة من السنة على الأمر بالاجتباع والنهي عن التفرّق               |
|       | ـ عمل السلف الصالح في مسائل الخلاف                                    |
|       | ـ الواجب على المسلمين أن يكونوا أمة واحدة                             |
| 101   | <ul> <li>* الأصل الثالث: السمع والطاعة لمن تأمر علينا</li> </ul>      |

| 101 | _ بيان الأدلة على السمع والطاعة من القرآن                                  |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
| 109 | _ بيان الأدلة على السمع والطاعة من السنة الأدلة على السمع والطاعة من السنة |
| ١٦. | ـ بيان وجوب السمع والطاعة من القدر                                         |
| 171 | _ هذا الأصل لا يعرف عند أكثر من يدعي العلم والغيرة                         |
| 171 | - الواجب تجاه ولاة الأمر السمع والطاعة                                     |
| 171 | - الواجب التحاب والتعاون على البر والتقوى من الرعاة والرعية                |
|     | * الأصل الرابع: بيان العلم والعلماء والفقه والفقهاء                        |
| ۱٦٣ | وبيان من تشبه بهم وليس منهممنهم                                            |
| ۱٦٣ | ـ المراد بالعلم الشرعي                                                     |
|     | ـ العلم الذي ورد الثناء فيه وعلى طالبيه هو فقه كتاب الله وسنة رسوله ﷺ      |
| 170 | ـ فضـائل العلـم                                                            |
| 170 | ـ أن الله يرفع أهل العلم في الآخرة والدنيا                                 |
| 170 | ـ أنه أرث النبي صلى الله عليه وسلم                                         |
|     | _ أن الرسول ﷺ لم يرغب أحداً أن يغبط أحداً على شيء من                       |
|     | النعم إلا على نعمتين هما: العلم ـ وصاحب المال                              |
| 177 | الذي جعل ماله خدمة للإسلام                                                 |
|     | ـ أن العلم نور يستضيء به العبد                                             |
| 177 | ـ أن العالم نور يهتدي به الناس                                             |
| 177 | - وجوب معرفة العلماء الربانيين                                             |
|     | الأصل الخامس: بيان الله سبحانه لأولياء الله وتفريقه بينهم                  |
| 179 | وبين المتشبهين بهم من أعداء الله المنافقين والفجار المسلمين                |
| 179 | ـ تعریف أولیاء الله الله الله الله الله الله ال                            |
|     | - ليس كل من يدعي الولاية يكون ولياًكل من يدعي الولاية يكون ولياً           |
| ۱۷. | ـ ميزان يوزن به المدعي للولاية                                             |

| 17.   | ـ حكم من يدعي أنه من أولياء الله                                     |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| ۱۷.   | ـ علامة محبة الله وولايته من القرآن                                  |
| 1 1   | ـ أوصاف الأولياء لله عز وجل                                          |
|       | ـ كلام شيخ الإِسلام في رسالته: «الفرقان بين أولياء الرحمن            |
| 1 7 7 | وأولياء الشيطان»                                                     |
|       | <ul> <li>الأصل السادس: ردّ شبهة التي وضعها الشيطان في ترك</li> </ul> |
| ۱۸٠   | القرآن والسنة واتباع الآراء والأهواء المتفرقة                        |
| 1 / 1 | ـ الاجتهاد تعريفه وشروطه                                             |
| 111   | ـ ما يلزم المجتهد فعله                                               |
|       | _ إذا لم يظهر للمجتهد الحكم وجب عليه التوقف                          |
| 111   | ويجوز له التقليد للضرورة                                             |
|       | ـ التقليد يكون في موضعين                                             |
| 111   | ـ الأول: أن يكون المقلد عامياً                                       |
| ۱۸۳   | ـ الثاني: أن يقع للمجتهد حادثة تقتضي الفورية                         |
| ۱۸۳   | ـ التقليد نوعان:                                                     |
| ۱۸۳   | _ الأول: عام وشرحه                                                   |
|       | ـ الثاني: خاص. وشرحه                                                 |
| ۱۸٤   | ـ الخاتمـــة                                                         |

# تم فهرس شرح الأصول الستة والحمد لله رب العالمين